
 

29 

Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran 

Kuntowijoyo 
 

Abdul Aziz Nurizun 
Alumnus UIN Jakarta dan peneliti Freedom Foundation 

 

Abstract: In this short research the writer wants to see Islam and social transformation based 

on Kuntowijoyo’s perspectives. He looks at the im- portance of cultural democracy, besides 

political and economical demo- cracy. He apprehends the symptom of “refeodalization” or 

“neofeodali- zation” which causes cultural symbols often being used as domination means from 

the higher structure with mythical sanctions. In this situation Islam comes with its solution i.e 

collective sentiments in the internal struc- ture of ummah, under something immatery namely 

faith ‘iman’. 

Kata Kunci: Islam; transformasi social; kesadaran, iman 

 

Pendahuluan 

Perkembangan peta  perjuangan  umat  Islam,  secara  sosial  politik  pasca- reformasi   ini   

mengalami   perubahan   cukup   kondusif.   Kristalisasi   peran politik  umat  Islam  sudah  mulai  

tergambar  dalam  perolehan  suara  Pemilu 2004.  Diharapkan  seiring  dengan  itu,  

pendewasaan  politik  umat  Islam  se- makin  membaik,  sehingga  Islam  yang  rahmatan  lil  

alamin  benar-benar hadir di negeri ini, Indonesia. 

Namun terkadang umat Islam seringkali lupa melihat dirinya sendiri sebagai basis awal 

tumpuan perubahan, sebaliknya mereka cenderung berharap per- ubahan dari pemimpinnya. 

Padahal di alam demokrasi saat ini, kepemim- pinan negeri akan lahir dari cerminan kualitas 

umat itu sendiri. Secara simultan tentu tanggung jawab terbesar perubahan ini adalah ada pada 

umat Islam. Kutipan di atas mungkin sesuai untuk mengilustrasikan kondisi umat Islam 

Indonesia, yang ternyata masih kuat dan kental ikatan patron klien- nya. 

Padahal sekarang umat Islam dihadapkan pada perubahan masyarakat dan teknologi. 

Dalam menghadapi perubahan yang berlangsung dalam masya- rakat ada pertanyaan, yaitu 

bagaimana pandangan Islam tentang perubahan dan apa jawabannya terhadap masalahmasalah 

tersebut? Ke mana arah perubahan yang dikehendaki Islam? Serta bagaimana mengubah umat 

ke tatanan yang lebih ideal? Jawaban pertanyaan-pertanyaan ini, jelas akan membawa kita 

kepada kajian transformasi sosial-politik yang terjadi dalam masyarakat atau umat. 

Maka,   salah   satu   kepentingan   atau   tugas   terbesar   Islam   (baik   sebagai ideologi 

maupun ilmu), menurut Kuntowijoyo, adalah bagaimana mengubah masyarakat  atau  umat  

sesuai  dengan  cita-cita  dan  visinya  mengenai  trans- formasi sosial. 

Dari sinilah, kemudian dia berusaha menawarkan semacam pendekatan baru dalam 

kajian-kajian keislaman dan memberikan kerangka paradig- matik untuk menafsirkan apa yang 

sedang terjadi, dan ke mana gerakan perubahan tersebut sebaiknya diarahkan. 

Kuntowijoyo, banyak mengulas panjang lebar tentang problematika yang dihadapi umat 

Islam Indonesia. Ada sejumlah butir pemikirannya yang tetap relevan dan aktual hingga saat ini 

dan juga masa nanti. Garis besar isu-isu yang diangkat dari pemikiran Kuntowijoyo tentang 

terjadinya krisis identitas yang dialami umat Islam Indonesia , di antaranya adalah; krisis 

kebudayaan (kultural), krisis keteladanan, demitologisasi, demokrasi kebudayaan, reka- yasa 

atau strategi kebudayaan, dan peran kaum intelektual. 



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

30 

Dalam sejumlah kesempatan Kuntowijoyo sering berbicara tentang krisis kebudayaan 

(termasuk sosial-politik) yang menimpa umat, yang menurut- nya sebagai kesenjangan antara 

kata dengan perbuatan, atau antara kesa- daran dengan tindakan. Krisis itu menyangkut dimensi 

yang dalam, yakni kesadaran manusia yang diakibatkan dari masuknya teknologi, politisasi dan 

komersialisasi budaya. Komersialisasi budaya, misalnya, menimbulkan pembodohan dan 

dehumanisasi. 

Kuntowijoyo juga berkali-kali mengingatkan bahwa bangsa Indonesia sedang mengalami 

krisis keteladanan, krisis nilai, pengalaman, dan kebi- jakan. Orang hidup dalam alam ilusi dan 

gaya hidup serba-simbol. Selalu ada kontradiksi antara moralitas personal dan moralitas publik. 

Di tengah dunia kehidupan yang kontradiktif, Kuntowijoyo lantas meng- ingatkan 

pentingnya pendidikan nilai atau moral. Tapi, dengan adanya anomi (tidak adanya norma, 

kekacauan nilai, perasaan tidak percaya pada nilai) selama tiga dasawarsa di bawah Orde Baru 

umat telah kehilangan begitu banyak teladan (examplary center). Padahal saat ini yang kita 

butuhkan adalah contoh keteladanan, yang bisa dicontoh oleh umat. 

Umat juga diingatkan agar keluar dari alam mitos atau perlunya demito- logisasi alam 

pikiran umat dalam memandang sejarah dan realitas masa lalu dan realitas kontemporer. 

Menurut Kunto, mereka yang hidup dalam mitos tak akan bisa menangani realitas. Akar 

permasalahannya terletak dalam cara berpikir kita sebagai bangsa. Dalam hal ini, ia mengatakan 

bahwa kesadaran umat ada pada masa kini, tetapi bawah-sadar umat ada pada masa lampau. 

Sebagai bangsa kita menderita penyakit schizophrenia, jiwa yang terbelah. 

Sebagai sejarawan, Kuntowijoyo rupanya menyadari betul bahwa sejarah akan dan harus 

bersikap kritis kepada mitos dan gejala mitologisasi. Dalam karya awalnya Dinamika Sejarah 

Umat Islam, Kuntowijoyo menyebutkan bahwa di Indonesia hidup mitos lama yang berupa 

legitimasi, mitos baru yang berupa mitos politik, dan mitos kontemporer yang bersifat 

komersial. 

Kuntowijoyo juga banyak berbicara tentang pentingnya demokrasi budaya, di samping 

demokrasi ekonomi dan politik. Ia mengkhawatirkan mengenai gejala “refeodalisasi” atau 

“feodalisme baru” yang menyebabkan simbol- simbol kebudayaan sering dipakai sebagai sarana 

dominasi dari status yang lebih tinggi dengan sanksi mitos. Ia juga mencemaskan kemungkinan 

akan tertutupnya sarana mobilitas sosial. 

Dalam hal ini, Kuntowijoyo pernah menyinggung tentang perlunya reka-yasa atau strategi 

kebudayaan. Budaya sebagai determinan pembaruan politik memerlukan rekayasa sistem 

pengetahuan. Untuk itu, para pembaru politik harus bergerak lewat perubahan sistem simbol, 

tidak melalui kekuasaan politik. Berpolitik harus berdasarkan kesadaran, tidak berdasar-kan 

paksaan. Dalam gerakan budaya menuju sistem politik yang rasional itulah kaum intelektual 

diharapkan dapat berperan. 

Peran yang harus dimainkan intelektual, paling tidak dalam dua hal yaitu dalam hal 

manajemen yang rasional dan membantu umat dalam perang gagasan atau intellectual war. 

Karena saat ini, umat Islam sedang menghadapi ‘perang’, hazwul fikr atau intellectual 

aggression yang disebut materialisme dan sekularisme dunia modern. 

Melihat kondisi umat Islam seperti itulah, Kuntowijoyo, merasa terpanggil untuk 

memberikan sumbangsih lewat pemikiran-pemikiran sosial-politiknya yang kritis. Ia 

menuangkan ide-idenya, setelah memilah dan memilih per- soalan-persoalan sosial politik umat 

Islam yang real dan berkembang di masyarakat. Kemudian, Kuntowijoyo membuat pemetaan 

atas persoalan- persoalan mendasar yang memerlukan solusi intelektual dan praktikal, serta 

merumuskan strategi serta plan of action-nya. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

31 

Kuntowijoyo dengan pemikiran transformatifnya, yaitu pemikiran yang didasari dengan 

pandangan dunia (world view) Islam, bahwa misi utama agama ini adalah kemanusiaan.8 Ia 

berpandangan bahwa Islam harus men- jadi kekuatan yang dapat memotivasi secara terus 

menerus, dan mentrans- formasikan masyarakat dengan berbagai aspeknya ke dalam skala-skala 

besar yang bersifat praksis maupun teoritis. 

Ia juga berusaha memberikan respons intelektual terhadap dasar-dasar epis- temologis 

pemikiran politik Islam, namun tetap berpegang pada netralitas historis umat Islam Indonesi. 

Artinya, ia tetap berpijak pada kenyataan- kenyataan sejarah. 

Ia sangat peduli dan konsens terhadap problematika yang dihadapi umat Islam. Hal ini 

terlihat dari bagaimana ia secara komprehensif mengulas di antaranya tentang tema-tema yang 

berkaitan dengan problem politik Islam, yang berpijak pada dataran perspektif nilai-nilai Islam 

(Islam Injunctions) serta sejarah sosial politik umat Islam, khususnya kaum Muslim Indonesia. 

Problem umat sekarang ini menurut Kunto, ialah bagaimana mengantarkan umat  dalam  

transformasi  menuju  masyarakat  industrial,  masyarakat  sipil, ekonomi  yang  tanpa  

eksploitasi,  masyarakat  demokratis,  negara  rasional, dan budaya yang manusiawi. 

Ia melihat krisis umat sekarang ini tidak bisa diatasi hanya dengan peno- lakan-penolakan 

tetapi dengan mengubah komitmennya, yaitu pada masya- rakat atau umat yang konkret, dan 

kaidahnya, yaitu profetisme. 

Maka kemudian ia menyusun sebuah kaidah atau teori sosial baru yang per- hatian 

utamanya ialah emansipasi umat, yang konkret dan historis, dengan mengaitkannya dengan 

problem-problem aktual yang dihadapi umat. 

Akhirnya, dalam upaya untuk reaktualisasi transformasi kehidupan agama (Islam) seperti 

apa yang diidealkan oleh Kuntowijoyo, maka pengkajian mengenai pemikirannya, terutama 

pemikiran sosial-politiknya, menjadi relevan dan aktual untuk dikaji lebih dalam guna 

mewujudkan cita-cita politik umat Islam Indonesia. Inilah yang mendorong penulis untuk me- 

ngetahui bagaimana seharusnya umat Islam memposisikan dirinya di dalam sebuah komunitas 

yang pluralis dan kompleks, seperti Indonesia ini. Serta bagaimana pandangan-pandangannya 

tentang umat Islam dulu, sekarang dan akan datang. 

 

Biografi Kuntowijoyo 

Kuntowijoyo  lahir  di  daerah  Sorobayan,  Sanden,  Bantul  Yogyakarta  pada tanggal 18 

September 1943. Ia putra pasangan H. Abdul Wahid Sosroatmojo dan  Hj.  Warasti,  keluarga 

yang  telah begitu  kental  dengan  tradisi  Muham- madiyah.  Meskipun  lahir  di  Yogyakarta,  

namun  masa  Kuntowijoyo  lebih banyak  dilewatinya  di  Klaten  dan  Solo.  Ia  tinggal  di  

sebuah  desa  bernama Ngawonggo, di wilayah kecamatan Ceper Klaten. 

Dari garis keturunannya, Kuntowijoyo berasal dari struktur golongan priya- yi. Kakeknya 

seorang lurah, yang juga menjadi seniman wayang kulit (da- lang), ulama, petani dan sekaligus 

pedagang. Keluarga Kuntowijoyo juga terdiri dari dua kultur organisasi besar keagamaan di 

Indonesia, yaitu Mu- hammadiyah dan Nahdhatul Ulama (NU). Sedangkan jiwa seniman Kunto- 

wijoyo tumbuh dari warisan darah kesenian orang tuanya, yang begitu mencintai kesenian dan 

kebudayaan tradisional. 

Pendidikan  formal  Kuntowijoyo  dijalaninya  di  Madrasah  Ibtidaiyah  desa Ngawonggo  

Klaten,  tempat  ia  menempuh  SRN  (Sekolah  Rakyat  Negeri) tahun 1950-1956. Tamat SMPN 

I Klaten tahun 1959 dan SMA II Solo tahun 1962,  kemudian  melanjutkan  studinya  di  Fakultas  

Sastra  UGM  Yogyakarta pada   tahun  1969.   Gelar  M.A.   American   History  diperolehnya  

dari   The University  of  Connecticut  Amerika  Serikat  pada  tahun  1974,  dan  gelar doktoral 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

32 

(Ph.D)-nya di bidang ilmu sejarah diperoleh dari Columbia University USA pada tahun 1980 

dengan disertasi berjudul Social Change in Agra- rian Society; Madura 1850 – 1940. 11 

Semasa mahasiswa, selain aktif dalam organisasi mahasiswa Islam di fakul- tasnya 

terutama PII (Pelajar Islam Indonesia), Kuntowijoyo pun aktif dalam berbagai kegiatan 

kesenian. Guna membendung pengaruh komunis di ling- kungan kesenian, Kuntowijoyo 

bersama teman-temannya mendirikan Leksi (Lembaga Kebudayaan dan Seni Islam). Lembaga 

ini menurut Kuntowijoyo nantinya akan membawa manfaat bagi perkembangan pribadi, intelek- 

tualitas, dan keseniannya. Ia juga pernah membentuk studi Group Mantika bersama teman-

temannya, seperti Dawam Rahardjo, Arifin C. Noor, Abdul Hadi W.M., dan lainnya. 

Sepulang dari studinya di Amerika, Kuntowijoyo mulai terlibat aktif dalam berbagai 

kegiatan organisasi kemasyarakatan di antaranya Muhammadiyah dan menjadi staf pengajar di 

almamaternya, Universitas Gadjah Mada, serta aktif menulis. Di Muhammadiyah, Kuntowijoyo 

pernah menjadi anggota Majelis Pertimbangan PP. Muhammadiyah. Kuntowijoyo juga ikut 

terlibat dalam pendirian ICMI dan menjadi anggota PPSK (Pusat Pengkajian dan Studi 

Kebijakan), yang dimotori Amien Rais. Selain itu, Kuntowijoyo pun ikut membangun dan 

membina Yayasan Budhi Mulya dan Yayasan Sala- huddin Yogyakarta. 

Keaktifan   Kuntowijoyo   di   sejumlah   organisasi   kemasyarakatan   maupun profesi,  

lebih tampil  menonjol  sebagai pemikir,  budayawan,  dan sastrawan daripada sebagai sosok 

aktivis. Namun, hal itu tidak mengurangi daya kritis kesadaran  keagamaannya  yang  

berkembang  di  kalangan  Umat  Islam  dan komunitas   Muhammadiyah   pada   khususnya.   

Dalam   sebuah   tulisannya, Muhammadiyah   dikritiknya   sebagai   gerakan   kebudayaan   

“tanpa   kebu- dayaan”. Di masa depan, menurutnya, gerakan ini perlu memadukan budaya 

agraris dan kota sebagai dasar transformasi budaya lanjut. 

Bakat  intelektual  Kuntowijoyo  terlihat  dan  makin  berkembang  pada  saat menjadi 

mahasiswa. Berbagai tulisan analisisnya, baik berupa puisi, cerpen, novel, naskah drama, dan 

esai menghiasi berbagai media massa dan jurnal- jurnal ilmiah. Namun, sejak tahun 1991, 

Kuntowijoyo menderita sakit akibat dari  serangan  suatu  virus  yang  dikenal  dengan  sebutan  

Meningo  enche- politis.   Dampak   dari   penyakit   tersebut   adalah   kemampuan   otak   untuk 

menggerakkan anggota tubuh menjadi terganggu atau mengalami kelum- puhan. 

Tapi penyakit yang diderita Kuntowijoyo ini, tidak menghalanginya untuk selalu 

berkarya. Di tengah sakit menahunnya itu. Karya ilmiah dan sastranya terus mengalir jernih dan 

mengagumkan. Ia tak pernah lelah dalam mela- hirkan karya-karya cerdasnya untuk menggugah 

kesadaran rakyat. Ia tetap berkarya sampai detik-detik akhir hayatnya. Kegigihan dan keuletan 

mela- hirkan karya-karya ilmiah dan sastra banyak mendapat penghargaan dan dikaji berbagai 

kalangan. 

Karya-karya  Kuntowijoyo  berupa  cerita  pendek,  drama,  novel,  dan  essay sosio-politik  

dan  kebudayaan  muncul  di  majalah  Sastra,  Horison,  Budaya Jaya,  Jihad,  Kompas,  

Republika,  Umat,  dan  Prisma.  Karya-karya  sastra Kuntowijoyo juga banyak meraih hadiah 

dan penghargaan, di antaranya dari Badan Pembina Teater Nasional Indonesia (BPTNI) untuk 

drama Rumput- Rumput  Danau  Bento  (1968).  Hadiah  Sayembara  Penulisan  Lakon  Dewan 

Kesenian  Jakarta  untuk  drama  Tidak  Ada  Waktu  Bagi  Nyonya  Fatma, Barda,  dan  Cartas  

(1972),  dan  drama  Topeng  Kayu  (1973).  Penghargaan sastra  dari  Pusat  Bahasa  dengan  

cerpennya  Dilarang  Mencintai  Bunga- bunga (1994). Penghargaan cerpen terbaik versi Harian 

Kompas berturut- turut  pada  tahun  1995,  1996,  dan  1997  dengan  cerpennya  Anjing-anjing 

Menyerbu Kuburan. Cerpennya Mantra Pejinak Ular yang dibuat berseri di Harian  Kompas,  

ditetapkan  sebagai  salah  satu  dari  tiga  pemenang  Hadiah Sastra Majelis Sastra Asia Tenggara 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

33 

(Mastera) pada tahun 2001. Selain itu, Kuntowijoyo   juga   mendapatkan   penghargaan   dari   

ICMI   (1995),   Satya- lencana Kebudayaan RI (1997), ASEAN Award on Culture an 

Information (1997), Mizan Award (1998), Kalyanakretya Utama untuk Teknologi Sastra dari 

Menristek (1999), dan FEA Right Award Thailand (1999). 

Buku-buku karya intelektual Kuntowijoyo, di antaranya seperti; Dinamika Sejarah Umat 

Islam (1985), Paradigma Islam; Interpretasi Untuk Aksi (1991), Identitas Politik Umat Islam 

(1997), Muslim Tanpa Masjid; Esai- esai Agama, Budaya, dan Politik dalam Bingkai 

Strukturalisme Transen- dental (2001), Selamat Tinggal Mitos Selamat Datang Realitas (2002), 

dan Islam Sebagai Ilmu; Epistemologi, Metodologi, dan Etika (2004). Dalam semua karyanya 

ini tercermin integritasnya sebagai seorang intelektual Muslim plus sejarawan. 

Namun, pada akhirnya sunatullah telah berlaku baginya, bagi siapa dan apa saja yang ada 

di dunia sejarah. Pada hari Selasa 22 Februari 2005, Prof. Dr. Kuntowijoyo, akhirnya harus  

kembali  menemui  Sang  Khalik  (meninggal dunia).  Ia meninggalkan seorang isteri, Dra. 

Susilaningsih MA (Dosen UIN Sunan Kalijaga), beserta dua putra, yakni Ir. Punang Amaripuja 

SE. MSc dan Alun Paradipta. 

Karya-karya lain Kuntowijoyo di Bidang Sejarah, Agama, Politik, Sosial dan Budaya di 

antaranya: Budaya dan Masyarakat (1987), Radikalisasi Petani (1994),   Demokrasi   dan   

Budaya   Birokrasi   (1994),   Metodologi   Sejarah (1994),  Pengantar  Ilmu  Sejarah  (1997),  

Perubahan  Sosial  dalam  Masya- rakat   Agraris;   Madura   1850-1940   (2002),   terjemahan   

Indonesia   dari disertasi  Ph.D-nya  Social  Change  in  an  Agrarian  Society:  Madura  1850- 

1940. 

Sedangkan  karya-karya  sastranya  (novel  dan  cerpen)  yang  juga  berkaitan dengan  

pergulatan  pemikirannya  dengan  fenomena-fenomena  yang  terjadi di sekelilingnya serta 

pandangannya tentang problem-problem sosio-politik umat  Islam  antara  lain:  Pasar  (1972,  

1994),  Khotbah  di  Atas  Bukit  (1976, 1993),  Pistol  perdamaian  (1995),  Mengusir  Matahari;  

Fabel-fabel  Politik (1999), dan Hampir Sebuah Subversi (1995). 

Baik sebelum maupun sesudah mengalami sakit yang cukup lama, bahkan sebelum detik-

detik terakhir hidupnya, Kuntowijoyo tetap produktif dan begitu konsisten dalam melahirkan 

karya-karya berbobot. Suatu hal yang menarik dari trend hasil karya-karya Kuntowijoyo, adalah 

kemahirannya dalam memanfaatkan dua medium ungkap yaitu satra (puisi, cerpen, drama, 

novel) dan non-sastra (esai-esai dalam bidang sejarah, budaya, politik). 

Buah pemikirannya yang terkadang disertai dengan kutipan-kutipan ayat al- Qur’an yang 

disertai dengan penafsiran kontekstual, serta transformasi dan implementasinya dengan 

kenyataan-kenyataan real yang berkembang yang terjadi dalam kehidupan umat Islam 

Indonesia, memperkuat identitas anali- sisnya, terutama aspek “keindonesiaannya”. 

Ciri khas lain dari karyanya, ia mampu membingkai pendekatan analisisnya dengan 

paradigma ilmu-ilmu sosial, dengan sentuhan yang berpijak pada kenyataan historis serta 

kemampuannya menganalisis sebuah teori sosial dikaitkan dengan dinamika politik Indonesia 

kontemporer. 

 

Latar Belakang Intelektual Kuntowijoyo 

Sejak kecil, Kuntowijoyo aktif mengikuti kegiatan-kegiatan keagamaan di Surau selepas 

pulang dari sekolah. Di Surau itu pula, Kuntowijoyo mulai belajar menulis puisi, berdeklamasi 

dan mendongeng. Dia diasuh dalam kedalaman relejius dan seni, dua lingkungan yang sangat 

mempengaruhi pertumbuhannya semasa kecil dan remaja. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

34 

Kuntowijoyo menyebut dirinya berlatarbelakang sebagai seorang modernis- reformis. 

Oleh karena itulah, Kuntowijoyo menolak tesis Clifford Geertz me- ngenai  trikotomi  

masyarakat  Jawa  mengenai  priyayi,  abangan,  dan  santri. Karena  menurutnya,  kategorisasi  

yang  bersifat  dikotomis  dan  trikotomis seperti  itu  tidak  selalu  bisa  menggambarkan  realitas  

yang  sesungguhnya. Bagi   Kuntowijoyo   dikotomis   antara   modernis   dan   tradisionalis,   

antara sekuler  dan  Islam,  atau  antara  nasionalis  dan  Islam  adalah  akibat  cara berpikir 

ideologis. 

Kuntowijoyo adalah seorang budayawan, sastrawan, aktivis, khatib sekaligus 

cendekiawan  muslim  –selain  juga  seorang  kolumnis.  Ia  merupakan  bagian dari   salah   satu   

cendekiawan   Indonesia   yang   berpikiran   transformatif. Sebagai  cendekiawan,  

kepeduliannya  terhadap  persoalan-persoalan  umat dan  bangsa  adalah  bagian  dari  

kehidupannya.  Kuntowijoyo  berpendapat bahwa   perubahan-perubahan   agama,   

kelembagaan,   kepemimpinan,   dan kebudayaan    sangat    penting    dilakukan,    supaya    

umat    tidak    merasa dilemparkan  dari  masyarakat  yang  bertradisi  agraris  menjadi  

masyarakat industrial. 

Bagi Kuntowijoyo, Islam adalah agama yang transparan dan multi inter- pretatif serta 

kontekstual dalam segala masa, jadi agama Islam dapat ditafsirkan dan diterjemahkan sesuai 

dengan kondisi masyarakat tersebut. Dalam esai-esainya Kuntowijoyo juga mengungkapkan 

bahwa nilai-nilai Islam telah banyak mengilhami demokratisasi di Indonesia, yiatu seperti 

halnya demokrasi sosial. Dia banyak menafsirkan Al-Qur’an dengan melihat kondisi riil 

masyarakat yang ada, terutama umat Islam (kontekstual). 

Refleksi  pemikiran  keislamannya  bertumpu  pada  wawasan  historis  umat Islam dan 

didasarkan pemahamannya tentang Islam itu sendiri. Paling tidak ada dua hal yang menjadi 

pijakan gagasan pemikirannya; Pertama, Kunto- wijoyo  menghayati  sistem Islam  sebagai  

budaya yang  terbuka,  orisinal  dan otentik. Kedua, Kuntowijoyo menghayati Islam sebagai 

paradigma besar,16 yang memungkin di dalamnya terkandung berbagai model untuk dijadikan 

sebagai teori yang ilmiah dan empiris-praksis. 

Melalui tafsir kritis Surat Fushilat Ayat 53, misalnya, Kuntowijoyo meletak- kan ilmu 

alam dan humaniora dalam kesatuan ilmu qauliah berbasis teks Al- Qur’an. Surat Ali Imran ayat 

110 diletakkan sebagai dasar sintesa humanisasi (amar  makruf),  liberalisasi  (nahi  mungkar)  

dan  transendensi  (tu’minu billah).17 Baginya, apa yang disebut sebagai Ilmu Sosial Profetik 

adalah akar transformasi  budaya  lanjut  yang  menyatukan  semua  tradisi  dan  budaya dalam 

sebuah “garden city” yang diharapkan bisa lahir tahun 2020. 

 

Sejarawan dan Budayawan 

Selain dikenal sebagai salah satu intelektual Muslim, Kuntowijoyo juga dikenal sebagai 

seorang Sejarawan, budayawan dan sekaligus seniman. Minatnya pada sejarah dan 

kemahirannya dalam menulis, terutama sastra, sudah terlihat sejak kecil. 

Awal ketertarikan Kuntowijoyo pada sejarah, menurutnya, terinspirasi pada salah satu 

guru ngajinya di Madrasah Ibtidaiyah, yang bernama ustadz Mustajab, yang piawai 

menerangkan peristiwa tarikh (sejarah Islam) secara dramatik. Sedangkan bakat dan 

kepiawaiannya menulis, terutama sastra, terinspirasi oleh dua gurunya yang kemudian menjadi 

sastrawan dan pengarang, yaitu Sariamsi Arifin dan Yusmanam. 

Dalam  bidang  sejarah,  Kuntowijoyo  dinilai  telah  mengembangkan  kajian sejarah yang 

relatif baru di Indonesia, yakni “sejarah baru” atau new history yaitu  sejarah  yang  menekankan  

penerapan  ilmu  sosial  dalam  penulisan sejarah.  Oleh  karena  itu,  “Sejarah  baru”  pun  sering  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

35 

diidentikkan  dengan “sejarah  sosial  (social  history)”.  “Sejarah  baru”  merupakan  kritik  

terhadap “sejarah   lama”   (old   history)   yang   identik   dengan   sejarah   politik   dan 

kekuasaan. 

Dalam penulisan sejarah, Kuntowijoyo banyak menggunakan teori sosial, khususnya 

sosiologi, antropologi, ekonomi dan politik. Ia banyak berbicara tentang petani, maka wajarlah 

jika ia pun digolongkan sebagai sejarawan yang menulis pula ‘sejarah sosial’. Menurut Djoko 

Suryo, sumbangan kajian kritis Kuntowijoyo dalam bidang “sejarah sosial” sangat berarti dalam 

mem- berikan cakrawala pengembangan sejarah masyarakat (history of society) yang lebih 

menekankan kelompok sosial tertentu dalam masyarakat; baik kelompok bawah (wong cilik) 

maupun kelompok priayi atau elite (wong gedhe). Ataupun kelas-kelas sosial lainnya yang dapat 

menjadi dinamisator proses perubahan dalam sejarah.20 

Sedangkan  dalam  seni  dan  budaya,  karya-karya  sastra  Kuntowijoyo  digo- longkan  

sebagai  karya  realisme,  yakni  cetusan  kekuatan  radikal-subversif terhadap  cara  pandang  

beserta  hasil  seni  kaum  ningrat  atau  borjuis  yang menggambarkan  segala  kenyataan  

menjadi  melulu  molek  dan  wangi.  Jadi, realisme adalah sebuah sikap politik yang 

memandang kenyataan yang ber- semangat untuk menggusur atau menandingi amalan seni yang 

berniat me- nutupi,  memanipulasi,  maupun  menghaluskan  gambaran  kenyataan  yang 

sebagaimana adanya yang riil. 

Alasan realisme menjadi pilihan Kuntowijoyo, karena watak ilmu sejarah – yang secara 

sederhana dapat dipahami sebagai representasi atas peristiwa yang telah terjadi- yang dia geluti 

memberikan pengaruh besar atas pilihan- nya itu. Cara berpikir yang historis menjadi cara 

berpikir yang dominan akibat pergaulan Kunto yang intim dengan ilmu sejarah maupun kete- 

kunannya menulis buku-buku sejarah yang memberi dia kekayaan penga- laman beserta detail 

peristiwa maupun watak manusia yang kemudian men- jadi bahan maupun pemantik ilham 

penciptaan karya sastranya. 

Dalam  kumpulan  Dilarang  Mencintai  Bunga-bunga  (1993)  umpamanya, Kuntowijoyo 

menulis sastra (baca: cerpen) realis yang menggambarkan filsa- fat  eksistensialisme  sebagai  

kenyataan yang  familier dan  sehari-hari  dalam kehidupan para tokoh ceritanya. 

Wujud  eksistensialisme  dalam  sastra  Kuntowijoyo  itu  tampil  bukan  untuk menggelar  

suatu  kondisi  yang  rawan  dan  sarat  pergulatan  pikiran.  Eksis- tensialisme  hadir  dalam  

karya  sastra  Kunto  itu  bukan  sebagai  jenis  plakat tematik  yang  mencolok  atau  hendak  

didaktik,  melainkan  peristiwa  sehari- hari  dalam  kehidupan  yang  menghadirkan  spirit  

filosofis  sebagai  sugesti yang secara wajar membangun gagasan utama sastranya.22 

Model sastra seni filosofis itu menjadi kecenderungan utama dalam karya sastra 

Kuntowijoyo, sebelum dia bergerak ke arah model sastra sosiologis. Kesamaan kecenderungan 

keduanya adalah pada munculnya gambaran kehidupan masyarakat kecil (wong cilik) yang 

terpinggirkan secara dominan. Barangkali pilihan dari filosofis ke sosiologis juga sesuai dengan 

kebu- tuhan dan kondisi pikiran dan batin Kuntowijoyo. 

Masyarakat dalam kondisi ambang antara tradisionalitas dan modernitas adalah benang 

merah yang penting untuk bisa menilai karya seni sastra Kuntowijoyo. Konflik-konflik yang 

terjadi dalam sastranya merupakan kon- flik yang disebabkan oleh perubahan tata sosial yang 

terepresentasi melalui peristiwa dan perwatakan. 

Kesadaran penciptaan Kuntowijoyo bukan lagi pada dataran gaya atau tek- nik bercerita, 

melainkan kesadaran terhadap persoalan masyarakat yang berada dalam kondisi ambang yang 

tak sempat lagi merenung karena selalu ditabrak-tabrak gerak perubahan. Itulah barang kali 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

36 

yang juga menyebabkan kecenderungan karya sastra Kuntowijoyo lebih sebagai seni sastra yang 

ber- pijak kepada peristiwa ketimbang pergulatan kejiwaan maupun pikiran para tokohnya. 

Karya seni sastra Kuntowijoyo bukan hanya berharga karena kandungan moral dan nilai 

tradisional yang diusungnya. Karya sastranya juga adalah bentuk kepekaan atau kesadaran 

kepada kenyataan sejarah sosial. 

Sebagai seorang sejarawan, ia juga sangat menghargai kearifan dan budaya lokal (Jawa). 

Kedalaman pengetahuan tentang sejarah, memang menga- jarkannya kearifan itu. Baginya, 

belajar sejarah adalah proses belajar kearifan. 

Sebagai sejarawan dan intelektual Muslim, Kuntowijoyo mengingatkan bah-wa suatu hal 

yang paling pokok yang harus dirumuskan dalam konteks seja- rah masa kini, adalah bagaimana 

Islam harus dihayati di tengah-tengah kecenderungan globalisasi. Baginya, kecenderungan-

kecenderungan global semacam itu merupakan tantangan paling utama bagi Islam dan umatnya. 

Corak dan Garis Besar Pemikiran Sosial-politik Kuntowijoyo 

Kuntowijoyo memang banyak menggeluti bidang sastra dan sejarah, meski- pun demikian 

ia pun banyak menulis dan sangat akrab dengan karya-karya sosial-politik. Untuk mengetahui 

lebih jauh tentang corak pemikiran sosial- politik Kuntowijoyo, penulis di sini mengemukakan 

pendapat dan pandang- an dari beberapa pakar diantaranya; Anders Uhlin, M. Syafii Anwar, 

Fachry Ali dan Bachtiar Effendi yang membahas tentang wacanawacana pemikiran intelektual 

dan cendekiawan Muslim yang berkembang di Indonesia kon- temporer. 

Anders Uhlin dalam buku Oposisi Berserak, membagi karakteristik dasar wacana 

pemikiran politik yang berkembang di Indonesia dalam beberapa macam karakteristik; 

marxisme, populisme kiri, feminisme, demokrasi sosi- al, liberalisme politik dan ekonomi, 

konservatisme, modernisme Islam, neo- modernisme Islam dan transformisme Islam.23 

Namun, di sini penulis hanya menyebutkan empat wacana pemikiran saja, yaitu; 

konservatisme, modernisme Islam, neo-modernisme Islam dan transformisme Islam. Untuk 

lebih jelas gambaran tentang keempat wacana pemikiran tersebut bisa dilihat dari skema sebagai 

berikut: 

 

Tabel 1. Karakteristik Dasar Wacana Pemikiran Politik yang Berkembang di Indonesia24 

Jenis Wacana Pra- 

Kondisi 

Jangkauan Bentuk 

Demokrasi 

Demokrati

sasi 

Isi 

Konservatisme Stabilitas 

sosial 

Politik Lembaga 

perwakilan 

Dari atas Tidak relevan 

Modernisme 

Islam 

Ijtihad Semua 

wilayah 

terutama 

politik 

Syura, 

musyawarah 

melalui lembaga 

perwakilan dan 

sebuah partai 

muslim yang kuat 

Dari atas 

dan bawah 

Sesuai dengan 

politik Islam 

Neo-

Modernisme 

Islam 

Ijtihad Semua 

wilayah 

terutama 

politik 

Syura, 

musyawarah 

melalui lembaga 

perwakilan 

Dari atas 

dan bawah 

Sesuai dengan 

budaya Islam 

Transformisme 

Islam 

Ijtihad dan 

kesetaraan 

Semua 

wilayah 

Partisipasi Dari bawah Sesuai dengan 

budaya Islam 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

37 

Sedangkan Syafi’i Anwar dalam bukunya Pemikiran dan Aksi Islam Indo- nesia, 

menganalisa tentang tipologi dan wacana pemikiran politik cende- kiawan Muslim Indonesia, 

khususnya pada masa era Orde Baru, dalam be- berapa tipe, diantaranya; formalistik, 

substantifistik, transformatik, tota- listik, idealistik dan realistik. Ia memasukkan Kuntowijoyo, 

sebagai cende- kiawan yang beraliran atau berpikiran transformatik. 

Pemikiran transformatik bertolak dari pandangan dasar bahwa misi Islam yang utama 

adalah kemanusiaan. Lebih lanjut, Syafii membagi pemikiran transformatik menjadi dua macam 

yaitu transformasi yang bersifat praksis dan teoritis. 

Transformasi yang bersifat praksis, perhatian utamanya adalah pemecahan masalah-

masalah   empiris   dalam   bidang   sosial-ekonomi,   pengembangan masyarakat,   penyadaran   

hak-hak   politik   rakyat,   dan   orientasi   keadilan sosial.  Mereka  berharap  agar  ajaran-

ajaran  Islam  dapat  menjadi  kekuatan yang  membebaskan  manusia  dan  masyarakat  dari  

belenggu  ketidakadilan, kebodohan  dan  keterbelakangan.  Biasanya,  basis  sosial  yang  

dimanfaatkan umumnya adalah Lembaga Swadaya Masyarakat (LSM). Tokoh cendekiawan 

yang termasuk dalam golongan ini diantaranya adalah; M. Dawam Rahardjo, Adi Sasono, dan 

M. Amin Aziz. 

Sedangkan  transformasi  yang  bersifat  teoritis,  berusaha  membangun  sebu- ah  teori  

alternatif  yang  didasarkan  pada  pandangan  dunia  Islam.  Mereka berusaha  merumuskan  

sebuah  teori  alternatif  sebagai  antitesis  dari  domi- nasi teori-teori sosial Barat yang masih 

menghegemoni pola pemikiran cen- dekiawan dan pemikir Muslim. Mereka mengidealisasikan 

sebuah teori sosi- al  Islam  yang  dapat  menjelaskan  dan  merubah  fenomena  sosial  sekaligus 

juga  mengarahkan  untuk  mencapai  nilai-nilai  yang  dikehendaki  umat.26 Dalam aliran 

transformatik teoritis inilah Kuntowijoyo berada, termasuk di dalamnya adalah Muslim 

Abdurahman, walaupun dalam sisi tertentu pemi- kirannya  pun  berbeda.  Karena,  Kuntowijoyo  

dibandingkan  dengan  ketiga koleganya  (Dawam,  Adi,  dan  Muslim),  ia  mungkin  lebih  

banyak  bergerak dalam  lapangan  intelektual  dan  akademis.  Namun  demikian,  walau  pun  

ia tidak  bertolak  dari  aktivitas  lapangan,  analisisnya  tetap  didasarkan  pada pengamatan 

empiris. 

Titik temu dari kedua aliran pemikiran transformatik itu baik yang praksis maupun yang 

teoritis, adalah sama-sama pemikirannya didasarkan pada tra- disi intelektual Barat, terutama di 

bidang sosial-ekonomi dan politik. Namun demikian, dengan pemaham keislamannya mereka 

refleksikan dalam karya-karya produktif yang berorientasi pada perubahan sosial-ekonomi dan 

poli- tik tersebut untuk menuju terciptanya masyarakat adil dan demokratis. 

Oleh karena itulah, untuk keperluan pembangunan umat, mereka berupaya 

mengkonseptualisasi dan mentransformasikannya kerangka dan metodologi Barat itu ke dalam 

kerangka ajaran-ajaran Islam, baik secara normatif mau pun empiris. 

Pemikiran transformatif Kuntowijoyo banyak didasarkan pada analisis seja- rah sosial. Ia 

terutama mengkaji realitas historis dan empiris Islam di Indo- nesia dengan proses transformasi 

sosial dalam suatu kurun panjang sejarah, sejak zaman Demak sampai akhir pemerintahan Orde 

Baru, bahkan sampai detik-detik akhir hayatnya pada era  Reformasi  ini. Dalam pandangannya, 

Kuntowijoyo mencoba menawarkan kerangka  paradigmatik  untuk  menaf- sirkan apa yang 

sedang terjadi, dan ke mana sebaiknya gerakan transformasi itu diarahkan. 

Di antara beberapa pemikiran transformatiknya, terutama dalam kaitannya dengan 

problem sosial-politik, adalah ketika ia berbicara tentang tiga tahap- an sejarah umat Islam 

Indonesia. Ia pun banyak berbicara tentang problem politik yang dihadapi umat, terutama masa 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

38 

Orde Lama dan Orde Baru. Selain itu, ia pun mengulas secara konprehensif tentang hubungan 

agama (Islam), negara, tema-tema demokrasi dan sebagainya. 

Di  sisi  lain  tentang  corak  pemikiran  Kuntowijoyo,  Fachry  Ali  dan  Bachtiar Effendy  

mengkategorikan  pemikiran  Kuntowijoyo  –termasuk  Dawam,  Adi Sasono  dan  Muslim  

Abdurahman-  dalam  kelompok  atau  aliran  pemikiran sosialisme-demokrasi  Islam,  yaitu  

suatu  pola  pemikiran  di  kalangan  kaum intelektual   Islam   Indonesia   yang   melihat   cita-

cita   keadilan   sosial   dan demokrasi   merupakan   unsur   pokok   dalam   Islam.   Sosialisme-

demokrasi Islam  adalah  gerakan-gerakan  sosial-ekonomi  dan  intelektual  untuk  men- 

ciptakan transformasi masyarakat ke arah bentuk atau sistem sosial-ekono- mi dan politik yang 

berkeadilan sosial dan demokrasi. 

Menurut Fachry dan Bachtiar, Pemikiran sosial-politik Kuntowijoyo, mewa- kili suatu 

pandangan kekinian, berdasarkan evaluasi sejarah umat Islam di Indonesia. Kuntowijoyo 

dianggap sebagai pelengkap dari gagasan-gagasan pemikiran sosialisme-demokrasi Islam, 

karena kecenderungan-kecende- rungan pemikirannya bersumber pada analisis dan tujuan yang 

relatif sama dengan Dawam Rahardjo dan Adi Sasono. 

Kuntowijoyo  berusaha  untuk  melihat  Islam  dalam  konteks  sejarah,  yaitu akumulasi  

tendensi-tendensi  seperti  kemajuan  ilmu  dan  teknologi,  Indus- trialisasi, birokratisasi dan 

pragmatisme. Kuntowijoyo menilai, bahwa Islam berada  di  dalam  kecenderungan  semacam  

itu.  Oleh  karena  itu,  menurut Kuntowijoyo,  umat  Islam  yang  menjadi  mayoritas  di  negeri  

ini  dituntut tanggung  jawab  politis  menghadapi  realitas  baru,  seperti  industrialisasi, 

globalisasi, demokratisasi, dan nasionalisme baru. 

Dari gambaran biografi, latarbelakang intelektual dan hasil karya-karyanya ini mungkin 

tidak berlebihan jika Kuntowijoyo pun bisa dimasukkan sebagai salah  satu  pemikir  politik  

Islam  Indonesia  -sejarawan  plus  pengamat  dan pemikir politik. Analisis ini dikuatkan M. 

Dawam Rahardjo dalam pengantar master piece-nya Kuntowijoyo Paradigma Islam; 

Interpretasi Untuk Aksi, yang mengatakan sejarah adalah identik dengan sejarah politik.32 

Dalam khazanah pemikiran sosial politik dan keislaman, Fachry dan Bach- tiar, 

menempatkan Kuntowijoyo termasuk dalam pemikir Sosialisme-Demo- krasi Islam yang 

berpandangan transformatif. Bahkan, Kuntowijoyo pun dapat dimasukkan dalam kelompok 

cendekiawan neo-modernis yang mema- kai perangkat ilmu Barat dengan sentuhan tran-

sendental Qur’ani dan pro- fetis kenabian. Karena, Kuntowijoyo banyak menggeluti pada 

bidang sosio- logis atau perekayasaan masyarakat Islam – menggeluti Islam Peradaban dengan 

grand design untuk mengupayakan suatu social engineering masya- rakat Islam Indonesia yang 

modern. 

Salah satu pemikiran Kuntowijoyo adalah tentang pentingnya melakukan upaya 

transformasi sosial umat Islam Indonesia. Karena penerjemahan ideologi Islam dalam 

kenyataan, berarti mengubah masyarakat sesuai de- ngan cita-cita dan visi Islam mengenai 

transfomasi sosial. Aktivisme sejarah untuk transformasi sosial inilah yang oleh Kunto 

dinamakan etika sosial profetik. 

 

Kuntowijoyo dan Transformasi Sosial 

Tiap masyarakat baik personal maupun global dalam perjalanan hidupnya selalu 

mengalami perubahan atau transformasi. Perubahan itu ada yang ala- miah dan ada juga yang 

dipaksakan. Ada yang pengaruhnya luas, ada yang terbatas. Ada yang bersifat evolusi dan ada 

yang bersifat revolusi. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

39 

Masyarakat Islam (Muslim) sebagai salah satu masyarakat manusia tentu mengalami 

perubahan-perubahan pula. Kajian sejarah umat Islam membuk- tikan bahwa telah terjadi 

perubahan demi perubahan dalam perjalanan hidup umat dan perubahan pun ternyata tidak 

hanya pada sistem dan reak- sinya, tapi juga pada lingkungan itu sendiri. Tapi pada dasarnya, 

tidak ada masyarakat yang tidak berubah. 

Salah satu landasan teologi dalam Islam tentang adanya perubahan (trans- formasi) 

misalnya dalam Al-Qur’an surat Al-Rad ayat 11:33 

“Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum sehingga mereka mengubah 

keadaan yang ada pada diri mereka.” 

Pada ayat itu, terdapat dua hal yang dapat dipetik dalam hubungannya de- ngan 

transformasi sosial, yakni; Pertama, transformasi atau perubahan itu adalah Sunatullah. Kedua, 

kaum (manusia) merupakan faktor utama dalam proses transformasi ini, yang jadi persoalannya 

adalah bagaimana memak- nai transformasi sosial itu sendiri? 

Dalam menghadapi perubahan sosial-politik tentu masalah utama yang per- lu 

diselesaikan ialah pembatasan pengertian atau definisi transformasi sosial (dan politik) itu 

sendiri. Adapun kata transformasi itu sendiri berasal dari bahasa Inggris Transformation yang 

berarti perubahan bentuk (rupa) atau menjadi. Artinya, transformasi mengandaikan suatu 

perubahan bentuk, dari satu bentuk ke bentuk yang lainnya. 

Transformasi ada yang menyangkut struktur dan organisasi masyarakat be- rikut lembaga-

lembaganya, dan adakalanya transformasi yang menyangkut norma, nilai dan pandangan serta 

prilakunya. Transformasi pertama ini disebut sebagai Transformasi struktural, sedangkan 

perubahan jenis kedua disebut dengan Transformasi kultural. 

Sebagai sebuah konsep, transformasi merupakan upaya pengalihan dari sebuah bentuk 

kepada yang lebih mapan. Sebagai sebuah proses, transfor- masi adalah merupakan tahapan atau 

titik balik yang cepat bahkan abrupt (mendadak dengan tiba-tiba) bagi sebuah makna perubahan. 

Pembicaraan tentang transformasi sosial (termasuk budaya dan politik) adalah membi- carakan 

tentang proses perubahan struktur, sistem sosial dan budaya.36 Jadi, transformasi sosial, 

menyangkut transformasi dari semua sistem yang digu- nakan manusia untuk mengatur 

masyarakatnya, baik sistem politik, eko- nomi, sosial, intelektual, religius dan psikologis. 

Menurut Dawam Rahardjo, persepsi mengenai istilah transformasi berkaitan dengan 

pengertian yang menyangkut perubahan mendasar berskala besar dalam masyarakat dunia, yang 

beralih dari tahapan masyarakat agraris ke industri atau masyarakat industri menjadi masyarakat 

informasi. 

Mengenai transformasi sosial –dan kekuatan yang mendorongnya, Dawam meminjam 

teorinya Toffler. Menurut Toffler, kekuatan yang mendorong transformasi adalah; Pertama, 

kendala-kendala lingkungan hidup dan sum- ber-sumber yang tersedia yang kini sudah 

mengalami banyak kerusakan dan distorsi. Kedua, struktur organisasi yang bersifat 

mengasingkan peranan individual. Ketiga, kemungkinan yang ditawarkan oleh teknologi baru. 

Sedangkan mengenai sumber terjadinya transformasi, ada yang bersumber di dalam dan 

ada juga yang dari luar masyarakat. Sumber dari dalam masya- rakat misalnya; bertambah atau 

berkurangnya penduduk, penemuan baru, perselisihan dalam masyarakat, dan terjadinya 

pemberontakan atau revo- lusi dalam masyarakat. Sedangkan sumber dari luar masyarakat di 

antaranya; lingkungan alam fisik di sekitar manusia, peperangan, pengaruh dari kebudayaan 

masyarakat lain, dan perpindahan agama.40 

Dalam  terminologi  sosiologis,  transformasi  sosial  sering  diartikan  dengan istilah  

perubahan  sosial,  yaitu  suatu  perubahan  secara  menyeluruh  dalam bentuk,  rupa,  sifat,  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

40 

watak  dan  sebagainya  dalam  hubungan  timbal  balik antar manusia, baik sebagai individu 

maupun sebagai kelompok.41  Sedang- kan  transformasi  dalam  antropologi,  memiliki  makna  

sebagai  perubahan yang mendalam sampai kepada perubahan nilai kultural. Bersamaan dengan 

proses terjadinya perubahan (transformasi) itu, terjadi pula proses adaptasi, adopsi atau seleksi 

terhadap budaya lain. 

Sosiolog seperti Kingsley Davis seperti yang dikutip Soekamto, mendefini- sikan 

transformasi sosial sebagai perubahan dalam struktur dan fungsi ma- syarakat. Misalnya, dengan 

timbulnya organisasi buruh dalam masya-rakat kapitalis dan perubahan-perubahan organisasi 

ekonomi-politik lainnya. Se- dangkan Mac Iver, mengartikan transformasi sosial sebagai 

perubahan hu- bungan-hubungan sosial atau perubahan keseimbangan hubungan sosial.43 

Berbeda dengan kedua tokoh tersebut seperti penulis kutip, Gillin and Gillin, memandang 

transformasi sosial sebagai penyimpangan cara hidup yang telah diterima, yang disebabkan oleh 

perubahan kondisi geografis, kebudayaan material, komposisi penduduk, ideologi difusi atau 

penemuan baru dalam masyarakat.44 Selanjutnya, Samuel Koenig mengartikan trans- formasi 

sosial sebagai modifikasi yang terjadi dalam pola-pola kehidupan manusia, hal itu bisa 

disebabkan oleh perkara-perkara intern atau pun ekstern.45 

Lain halnya menurut seorang Antropolog Indonesia, Selo Soemardjan, ia mendefinisikan 

transformasi sosial sebagai segala perubahan pada lembaga- lembaga kemasyarakatan di dalam 

suatu masyarakat yang mempengaruhi sistem sosialnya. Perubahan-perubahan lembaga sosial 

itu selanjutnya juga mempengaruhi segi-segi lain struktur masyarakat.46 

Dengan demikian, transformasi yang terjadi di atas, bisa disebabkan karena perubahan 

penafsiran dan pemahaman terhadap nilai-nilai yang selama ini telah diyakini. Pemahaman yang 

lalu atau lama dianggap telah usang dan tidak sesuai dengan konteks ruang ke-disinian 

(hereness) dan waktu ke-kini- an (nowness), yang secara otomatis akan mengubah cara pandang, 

teori, dan gerak langkah (aktivitas). Transformasi sosial (khususnya perubahan peri- laku) dapat 

lahir dari sebuah perubahan kesadaran dari individu-individu yang terdapat dalam masyarakat, 

yaitu kesadaran mengubah pema-haman, interpretasi, cara pandang dan aksinya.47 

Jadi, dari pemaparan tentang pengertian-pengertian di atas, dapat dipero- leh pemahaman 

bahwa pada hakekatnya transformasi sosial adalah trans- formasi kesadaran. Transformasi 

kesadaran yang dimaksud, adalah kesa- daran untuk mengubah masyarakat dari kondisinya yang 

sekarang menuju kepada kesadaran yang lebih dekat dengan tatanan yang ideal. 

 

Beberapa Pandangan Mengenai Transformasi Sosial 

Ada beberapa pandangan atau paradigma-paradigma Barat mengenai trans- formasi 

sosial, yang dianggap Kuntowijoyo penting untuk melihat perbedaan dan persamaan dari 

perspektif komparatif dengan paradigma teoritis Islam yang ia bangun, yaitu; Marxian (Karl 

Marx), Weberian (Marx Weber), dan Durkheimian (Emile Durkheim). 

Menurut Karl Marx (Marxisme), transformasi baik sejarah, masyarakat maupun bangsa 

bukanlah semata produk ide atau gagasan, tetapi disebab- kan oleh pengaruh teknologi, struktur 

ekonomi atau penggunaan alat pro- duksi.48 Ia membagi masyarakat ke dalam dua bagian yaitu, 

infrastuktur dan suprastruktur. Dalam pandangannya, infrastruktur menentukan supra- struktur. 

Termasuk ke dalam infrastruktur adalah struktur ekonomi atau teknologi kebudayaan. 

Sedangkan suprastrukturnya adalah ideologi, keper- cayaan, agama, ide dan lain-lainnya. 

Baginya, ideologi akan sangat ditentukan oleh ekonomi. Keadaan ekonomi misalnya, akan 

menentukan kesa- daran kelas, termasuk agama juga akan sangat ditentukan oleh posisi ekono- 

mi di tengah masyarakat. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

41 

Dalam teori Marxian tersebut, masyarakat bisa dikatakan mengalami trans- formasi sosial, 

jika sistem sosialnya juga berubah. Jadi, dalam perkem- bangan masyarakat itu individu tidak 

berperan apa-apa. Individu-individu hanyalah pion-pion kecil yang digerakkan oleh sistem 

sosial, politik, dan ekonomi. Teori transformasi sosial yang dipahami oleh Marx, secara filosofis 

mempunyai turunan dari materialisme yang akhirnya memunculkan teori- teori determinisme 

historis dan materialisme historis. 

Bagi Karl Marx, transformasi masyarakat dibayangkan melalui proses dia- lektika 

transformasi kontinyu dengan hadirnya pertentangan kelas yang memperebutkan penguasaan 

berbagai alat produksi dan saat mencapai puncak dialektika akan tercipta “masyarakat yang tak 

berkelas”. 

Sementara bagi Max Weber, bayangan transformasi itu tidaklah lewat sebu- ah proses 

dialektika yang linier, seperti pikiran Karl Marx. Namun, diba- yangkan proses transformasi itu 

melalui proses evolusioner yang berbagai unsurnya saling berpengaruh atau saling 

mempengaruhi dalam sebuah ideal tipe masyarakat. 

Paradigma Weber bermula dari teorinya tentang usaha pencapaian “tipe idea”. Pencapaian 

idea ini, dapat digerakkan oleh dominasi dan otoritas sua- tu masyarakat yang dibedakan 

menjadi tiga tipe yaitu; tipe otoritas tradi- sional, otoritas kharismatik dan otoritas legal-rasional. 

Ketiga otoritas ini, kemudian mengontrol seluruh kekuatan masyarakat dan menjadi sumber 

penting bagi munculnya cita-cita dan nilai-nilai.50 Artinya, peranan peme- gang otoritas 

mendorong masyarakat untuk mengalami transformasi. 

Ini berarti paradigma Weber membalikkan pandangan Marx. Ia misalnya mengatakan 

bahwa kekuatan sejarah itu sangat ditentukan oleh idea (gagas- an-gagasan). Ideologilah yang 

akan menentukan perubahan ekonomi, sistem sosial, dan struktur politik. Jika ideologi suatu 

masyarakat berubah, maka berubah  pula  infrastruktur  masyarakatnya.  Jadi,  manusialah  yang  

mem- pengaruhi dan merekayasa transformasi atau perubahan sosial. 

Dengan  demikian,  dapat  dipahami  bahwa  proses  terjadinya  transformasi sosial  

menurut  Weber,  adalah  karena  beberapa  faktor  yang  menggerak- kannya.  Yaitu;  Pertama,  

pencapaian  “tipe  ideal”,  dalam  hal  ini  tipe  ideal dapat  terinspirasi  dari  ajaran  agama  

maupun  ajaran  moral.  Kedua,  orga- nisasi  otoritas,  Weber  menganggap  faktor  organisasi  

otoritas  sebagai  lang- kah awal terjadinya transformasi.  

Ide transformasi sosial Weber, secara implisit juga dapat dilihat dari teori- nya tentang 

transisi menuju kapitalisme. Uraian tentang paradigma trans- formasi sosial Weber ini, dapat 

disederhanakan sebagaimana seperti yang diungkapkan Kuntowijoyo, bahwa hubungan kausal 

dari terjadinya trans- formasi sosial adalah akibat dari perubahan-perubahan pada tingkat struk- 

tur teknik, yaitu kaum elit. Dominasi kaum elit inilah, yang kemudian menjadi agen perubahan 

budaya yang pada akhirnya mempengaruhi struk- tur sosial. 

Paradigma Weberian dalam menjelaskan proses transformasi dari setruktur teknik ke 

struktur sosial ini, terlihat ketika ia dipakai untuk memahami masyarakat feodal.54 Mengenai 

transformasi dan Islam, Weber, berpan- dangan bahwa Islam tidak memiliki persyaratan yang 

cukup untuk menjadi agama transformasi kultural bagi pemeluknya, karena Islam adalah agama 

para prajurit yang strukturnya dibangun di atas kepentingan para ulama yang bersifat 

patrimonial. 

Sedangkan pandangan Emile Durkheim dalam menganalisis terjadinya transformasi, 

berbeda dengan Marx dan Weber. Menurutnya, transformasi dapat terjadi karena terinspirasi 

dari semangat moral, nilai-nilai, atau keyakinan yang sama dari masyarakat, yaitu kesadaran 

kolektif (collective Consciousness)  yang  terbentuk  dari  suatu  konsensus  yang  akan  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

42 

mempengaruhi pola kehidupan masyarakat secara keseluruhan.56 Ia memandang masyarakat 

sebagai sebuah tatanan moral, yaitu seperangkat tuntutan nor- matif yang lebih sebagai 

kenyataan ideal daripada kenyataan material, yang terdapat dalam kesadaran individu. 

Walaupun, dalam cara tertentu juga berada di luar individu. 

Transformasi sosial terjadi pada masyarakat tradisional menuju masyarakat modern. 

Karenanya, kesadaran kolektif yang dimiliki kedua masyarakat ter- sebut juga berubah, dari 

berdasarkan solidaritas mekanik menjadi solida- ritas organik. Proses transformasi sosial dalam 

masyarakat ini, mengaki- batkan disintegrasi solidaritas mekanis, sehingga rasionalitas semakin 

di- perlukan demi terciptanya konsensus. Oleh karena itu, menurut Durkheim, diperlukan 

hukum repressive (menekan) dan hukum restitutive yang bersi- kap akomodatif. 

Teori transformasi sosial Durkheim ini, dipengaruhi oleh konsepnya Auguste Comte  

(1798-1857),  yang  menyatakan  bahwa  semua  masyarakat  melewati tiga  tahap,  yaitu;  

teologis  atau  khayal,  metafisis  atau  abstrak,  dan  ilmiah atau positif. 

Berkaitan dengan paradigma Barat mengenai teori-teori transformasi sosial, Kuntowijoyo 

menggambarkan dalam sebuah tabel atau skema sebagai berikut: 

 

Tabel 2. Hubungan Kausal Struktur Budaya, Struktur Sosial, dan Struktur Teknik: Paradigma 

Modern Teori-teori Transformasi Sosial (Marx, Weber, Durkheim)58 

 

Marx 

Struktur Sosial 

(kelas,eksploitasi, 

alienasi) 

Struktur Teknik 

(kekuasaan kelas 

melalui negara) 

Struktur Budaya 

(dominasi, intelektual, 

estetika, nilai) 

 

Weber 

Struktur Teknik 

(dominasi otoritas, 

kekuasaan 

kaum elit) 

Struktur Budaya 

(legitimasi simbolik) 

Struktur Budaya 

(stratifikasi, akumulasi 

kehormatan dan 

kemakmuran 

Kuntowijoyo berpendapat, struktur budaya ialah sentimen-sentimen kolek- tif atau nilai-

nilai, termasuk agama (Islam, Kristen, Hindu, Budha) dan nilai- nilai ideologi (seperti 

nasionalisme, kapitalisme, demokrasi). Struktur sosial ialah kelompok yang terorganisir dalam 

lembaga-lembaga, misalnya jamah, umat, ras, dan suku. Sedangkan struktur teknik ialah realitas 

sosial yang menjadi sarana mencapai tujuan kenegaraan. Termasuk di dalamnya adalah struktur 

kepemimpinan, struktur kekuasaan (eksekutif,legislatif), struktur kepartaian, dan struktur 

kepemilikan (kelas sosial; bawah menengah, atas). Ia meletakkan kelas bukan dalam struktur 

sosial tetapi dalam struktur teknik, karena menurutnya ukuran sebuah kelas ialah kepemilikan. 

Dari tabel mengenai transformasi sosial tersebut, dapat ditarik beberapa ke- simpulan. 

Pertama, Paradigma Marxian beranggapan bahwa proses sejarah bergerak secara material dari 

penguasaan alat-alat produksi oleh kelas-kelas dominan (struktur sosial) ke arah pembentukan 

struktur-struktur teknik yang pada akhirnya mempengaruhi terbentuknya struktur budaya. 

Kedua, paradigma Weberian melihat hubungan kausal dari terjadinya transformasi sosial 

sebagai akibat dari perubahan-perubahan pada tingkat struktur tek- nik. Ketiga, dalam perspektif 

Durkheim, urutan kausalitas transformasi ber- asal dari perubahan struktur budaya, ke struktur 

sosial, dan akhirnya ke struktur teknik. 

Dari gambaran ketiga paradigma Barat itu pula, tampak bahwa transformasi sosial adalah 

sebagai kausal terjadinya perubahan pada struktur budaya, struktur sosial dan struktur teknik. 

Marx, Weber, dan Durkheim juga ber- anggapan bahwa perubahan (termasuk konflik) 

bersumber pada aspek-as- pek konstitutif dari tatanan sosial. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

43 

Paradigma Islam Mengenai Transformasi Sosial; Dari Kesadaran Normatif ke Ilmiah 

Dalam menghadapi perubahan-perubahan yang berlangsung dalam masya- rakat, terutama 

umat Muslim, maka akan timbul pertanyaan-pertanyaan bagaimana ajaran Islam tentang 

transformasi sosial? Dan apa jawaban Islam terhadap masalah-masalah tersebut? Serta ke mana 

arah transformasi yang dikehendaki Islam? Jawaban pertanyaan ini jelas akan membawa kepada 

kajian transformasi yang terjadi dalam masyarakat (umat). 

Untuk   menganalisa   fenomena   transformasi   sosial   dari   kacamata   Islam, maka  

kajian  tentang  sosiologi  Islam  perlu  dihidupkan  kembali.  Karena, kajian  tentang  

transformasi  sosial  umat  Islam,  merupakan  bagian  atau cabang sosiologi Islam.61 

Oleh karena itu, diperlukan aktualisasi nilai-nilai Islam dalam dataran teori- praktikal 

empiris. Ia menawarkan dua cara bagaimana nilai-nilai normatif Islam dapat menjadi 

operasional dalam kehidupan umat (empiris). Perta- ma, nilai-nilai normatif diaktualkan 

langsung menjadi perilaku. Kedua, mentransformasikan nilai-nilai normatif menjadi teori ilmu 

sebelum diak- tualisasikan ke dalam perilaku. 

Untuk mewujudkan idenya tersebut, Kuntowijoyo, menyebut beberapa fase formulasi 

sebagai metode untuk transformasi sebagai berikut: Teologi Filsafat sosial, Teori social, 

Perubahan sosial. 

Perspektif Islam terhadap paradigma transformasi sosial, menurut Kunto- wijoyo, adalah 

adanya sentimen kolektif dalam struktur internal umat, yaitu yang didasari oleh immateri yaitu 

iman.63 Karena, perubahan struktur sosial tidak menjamin perubahan kesadaran. Hal ini, 

bertentangan dengan tesis Marxisme yang menyatakan bahwa kesadaran itu ditentukan oleh 

kondisi materinya. Artinya juga, superstructure ditentukan oleh structure. 

Kuntowijoyo menguraikan, sistem nilai tauhid yang menderivasi iman ke- mudian 

memunculkan komunitas jamaah atau ummah, yaitu komunitas yang menciptakan sistem 

kelembagaan dan otoritasnya sendiri. Struktur semacam ini terbentuk pada tingkat normatif. 

Artinya, struktur sosial umat adalah derivasi dari sistem nilai normatif yang kemudian menjadi 

acuan pembentukkan pranata-pranata dan lembaga-lembaga sosial. Dengan kata lain, umat 

menjadi suatu entitas yang ideal karena unsur konstitutifnya adalah nilai seperti umpamanya 

adalah konsep ummah-wahidah. 

Oleh karena itu, mengajukan prasyarat intelektual yaitu reorientasi kesa- daran dari tingkat 

normatif ke tingkat ilmiah. Kuntowijoyo, berkesimpulan bahwa konsep-konsep normatif yang 

terbangun sebagai sistem nilai, memer- lukan orientasi kesadaran agar dapat dipahami secara 

empiris. Selanjutnya, ini berarti membutuhkan objektifikasi dan konseptualisasi. 

Dengan bergerak dari tingkat kesadaran normatif ke tingkat kesadaran ilmi- ah, maka 

diharapkan sistem nilai yang terkandung dalam doktrin-doktrin Islam (Al-Qur’an dan As-

Sunah) dapat dikaitkan dengan masalah-masalah gejala kemasyarakatan yang empirik dan 

kemudian menjadi sebuah teori sosial. 

Apa lagi sekarang, umat Islam dihadapkan pada perubahan masyarakat dan teknologi. 

Maka, tugas penting Islam di sini – baik sebagai sebuah ilmu maupun ideology - menurut 

Kuntowijoyo adalah mengubah masyarakat sesuai dengan cita-cita dan visinya mengenai 

transformasi sosial serta meng- ubah masyarakat ke tatanan yang lebih ideal. 

Lebih jauh menurut Kuntowijoyo, teori-teori yang diderivasi dari sebuah ideologi sosial 

dengan sendirinya akan melahirkan transformasi sosial. Karena menurutnya, hampir semua teori 

sosial bersifat transformatif, sesuai dengan paradigmanya untuk membangun tatanan 

masyarakat yang dicita- citakan. Islam sebagai ideologi sosial, juga menderivasi teori-teori 

social- nya. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

44 

Jelasnya transformasi sosial dalam pandangan Islam, menurut Kunto- wijoyo, pada 

hakikatnya adalah perubahan-perubahan norma. Jadi, masyarakat membentuk norma-norma 

baru sebagai pernyataan perubahan penga- laman dan pemikiran. Supaya perubahan itu menjadi 

kemajuan bagi masya- rakatnya, maka harus diusahakan perpaduan kembali (reintegrasi), 

dengan menyusun norma-norma kehidupan masyarakat yang lebih cocok dengan keperluan baru 

masyarakat. Dimana nantinya, norma-norma itu nantinya menjadi semacam panduan 

masyarakat yang berubah tersebut. 

Pada intinya, perspektif Islam terhadap paradigma transformasi sosial ada- lah adanya 

sentimen kolektif dalam struktur internal umat, yaitu yang di- dasari iman atau nilai-nilai 

transendental. Dalam Islam, rumusan  iman, ilmu dan amal adalah sandaran epistemologisnya. 

Kunto menilai, masya- rakat Islam adalah masyarakat demokratis tanpa koersi dan struktur.68 

Jadi, transformasi sosial dalam paradigma Islam, berakar pada misi ideo- logisnya, yakni 

cita-cita untuk menegakkan amar ma’ruf dan nahiy munkar dalam masyarakat di dalam rangka 

tu’minuna billah (keimanan kepada Tuhan).Amar ma’ruf artinya adalah sebuah proses 

humanisasi dan emansipasi. Sedangkan nahy munkar, merupakan upaya untuk liberasi. 

Keduanya ini, merupakan satu kesatuan dengan apa yang disebut dengan transendensi. 

Dengan demikian, transformasi dalam pandangan Islam pada dasarnya merupakan 

gerakan kultural yang didasarkan pada humanisasi, liberasi dan transendensi yang bersifat 

profetik, yakni pengubahan sejarah kehidupan masyarakat oleh masyakat sendiri ke arah yang 

lebih pastisipatif, terbuka, dan emansipatoris. Jadi, cita-cita untuk humanisasi, emansipasi, 

liberasi dan transendensi inilah yang memotivasi gerakan transformasi menurut perspektif 

Kuntowijoyo. Secara implisit dapat dijelaskan bahwa benang merah dari cita-cita tersebut 

adalah merupakan karakteristik paradigma Islam dalam melihat transformasi sosial. 

Dengan  menggunakan  pendekatan  paradigma  Barat  (Marx,  Weber,  Dur- kheim) dan 

paradigma teoritis Islam, menurut Kuntowijoyo, umat diharap- kan  dapat  menangkap  

fenomena  perubahan  atau  transformasi  sosial  yang terjadi pada dirinya. Dalam hal ini, 

Kuntowijoyo, dengan melihat persamaan dan perbedaan kedua pendekatan tersebut hanya 

memperbandingkan dalam tingkatan metodologis, bukan filosofis-epistemologis, karena kedua-

nya juga sama-sama bersifat empiris. 

Artinya, dari ketiga paradigma Barat tentang transformasi sosial misalnya, Kuntowijoyo 

dengan pendekatan perspektif Islamnya, nampaknya lebih de- kat dengan paradigma Durkheim 

dan tentu juga dengan analisisnya tersen- diri yang tidak lepas dari pendekatan yang 

menggunakan kerangka atau postulat-postulat ilmu sosial lainnya, terutama Augus Comte. 

 

Bibliografi 

Ali, Fachry dan Effendi, Bachtiar, Merambah Jalan Baru Islam (Bandung: Mizan, 1986). 

Amin,  M.  Masyhur  dan  Najib,  Muhammad  (ed),  Agama,  Demokrasi  dan Transformasi 

Sosial (Yogyakarta: LKPSM, 1993). 

Anwar, M. Syafi’I, Pemikiran  dan  Aksi Islam di  Indonesia; Sebuah Kajian Politik   tentang   

Cendekiawan   Muslim   Orde   Baru   (Jakarta:   Para- madina, 1995). 

Gazalba,  Sidi,  Islam  dan  Perubahan  Sosiobudaya  (Jakarta:  Pustaka  Al- Husna, 1983). 

H.  Lauer,  Robert,  Pesrpektif  Tentang  Perubahan  Sosial  (Jakarta:  Rineka Cipta, 1993). 

Hasan, Tholhah, Muhammad, Islam dalam Perspektif Sosio-Kultural 

(Jakarta: Lantabora Press, 2004), cet. III. 

Kuntowijoyo, “Musuh-musuh Islam,” www.ummat.co.id/218esai.htm. 

Kuntowijoyo,   Dinamika   Sejarah   Umat   Islam   (Yogyakarta:   Salahuddin Press, 1984). 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

45 

Kuntowijoyo, Identitas Politik Umat Islam (Bandung: MIZAN,1994). 

Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu; Epistemologi, Methodologi, dan Etika 

(Bandung : Teraju, 2004). 

Kuntowijoyo, Muslim Tanpa Masjid; Esai-esai Agama, Budaya dan Politik dalam   Bingkai   

Strukturalisme   Transendental   (Bandung:   Mizan 2001). 

Kuntowijoyo, Paradigma Islam; Interpretasi Untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993). 

Kuntowijoyo, Selamat Tinggal Mitos, Selamat Datang Realitas ( Bandung : Mizan, 2002). 

L. Laeyendecker, Tata, Perubahan dan Ketimpangan; Suatu Pengantar Sejarah Sosiologi 

(Jakarta: Gramedia, 1983). 

M. Echols, John dan Shadily, Hasan, Kamus Indonesia-Inggris (Jakarta: PT. Gramedia, 1990) 

cet.XVIII. 

M.  Fahmi,  Islam  Transendental;  Menelusuri  Jejak-jejak  Pemikiran  Islam Kuntowijoyo 

(Yogyakarta: Pilar Media, 2005). 

Rahardjo, Dawam, Intelektual Intelegensia dan Prilaku Politik Bangsa 

(Bandung: Mizan, 1999). 

Soekamto, Soerjono, Sosiologi: Suatu Pengantar (Jakarta: UI Press, 1994). Uhlin, Anders, 

Oposisi Berserak; Arus Deras Gelombang Demokratisasi di 

Indonesia (Bandung: Mizan, 2000). 
 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

