, Journal: & Q &

Culture, Economy, and Social Changes 3

-
- —— - . —

— — -— P s =% W S E—

- > ———— .

Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran
Kuntowijoyo

Abdul Aziz Nurizun
Alumnus UIN Jakarta dan peneliti Freedom Foundation

Abstract: In this short research the writer wants to see Islam and social transformation based
on Kuntowijoyo’s perspectives. He looks at the im- portance of cultural democracy, besides
political and economical demo- cracy. He apprehends the symptom of “refeodalization” or
“neofeodali- zation” which causes cultural symbols often being used as domination means from
the higher structure with mythical sanctions. In this situation Islam comes with its solution i.e
collective sentiments in the internal struc- ture of ummah, under something immatery namely
faith ‘iman’.

Kata Kunci: Islam; transformasi social; kesadaran, iman

Pendahuluan

Perkembangan peta perjuangan umat Islam, secara sosial politik pasca- reformasi ini
mengalami perubahan cukup kondusif. Kristalisasi peran politik umat Islam sudah mulai
tergambar dalam perolehan suara Pemilu 2004. Diharapkan seiring dengan itu,
pendewasaan politik umat Islam se- makin membaik, sehingga Islam yang rahmatan lil
alamin benar-benar hadir di negeri ini, Indonesia.

Namun terkadang umat Islam seringkali lupa melihat dirinya sendiri sebagai basis awal
tumpuan perubahan, sebaliknya mereka cenderung berharap per- ubahan dari pemimpinnya.
Padahal di alam demokrasi saat ini, kepemim- pinan negeri akan lahir dari cerminan kualitas
umat itu sendiri. Secara simultan tentu tanggung jawab terbesar perubahan ini adalah ada pada
umat Islam. Kutipan di atas mungkin sesuai untuk mengilustrasikan kondisi umat Islam
Indonesia, yang ternyata masih kuat dan kental ikatan patron klien- nya.

Padahal sekarang umat Islam dihadapkan pada perubahan masyarakat dan teknologi.
Dalam menghadapi perubahan yang berlangsung dalam masya- rakat ada pertanyaan, yaitu
bagaimana pandangan Islam tentang perubahan dan apa jawabannya terhadap masalahmasalah
tersebut? Ke mana arah perubahan yang dikehendaki Islam? Serta bagaimana mengubah umat
ke tatanan yang lebih ideal? Jawaban pertanyaan-pertanyaan ini, jelas akan membawa Kita
kepada kajian transformasi sosial-politik yang terjadi dalam masyarakat atau umat.

Maka, salah satu kepentingan atau tugas terbesar Islam (baik sebagai ideologi
maupun ilmu), menurut Kuntowijoyo, adalah bagaimana mengubah masyarakat atau umat
sesuai dengan cita-cita dan visinya mengenai trans- formasi sosial.

Dari sinilah, kemudian dia berusaha menawarkan semacam pendekatan baru dalam
kajian-kajian keislaman dan memberikan kerangka paradig- matik untuk menafsirkan apa yang
sedang terjadi, dan ke mana gerakan perubahan tersebut sebaiknya diarahkan.

Kuntowijoyo, banyak mengulas panjang lebar tentang problematika yang dihadapi umat
Islam Indonesia. Ada sejumlah butir pemikirannya yang tetap relevan dan aktual hingga saat ini
dan juga masa nanti. Garis besar isu-isu yang diangkat dari pemikiran Kuntowijoyo tentang
terjadinya krisis identitas yang dialami umat Islam Indonesia , di antaranya adalah; krisis
kebudayaan (kultural), krisis keteladanan, demitologisasi, demokrasi kebudayaan, reka- yasa
atau strategi kebudayaan, dan peran kaum intelektual.

29



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Dalam sejumlah kesempatan Kuntowijoyo sering berbicara tentang krisis kebudayaan
(termasuk sosial-politik) yang menimpa umat, yang menurut- nya sebagai kesenjangan antara
kata dengan perbuatan, atau antara kesa- daran dengan tindakan. Krisis itu menyangkut dimensi
yang dalam, yakni kesadaran manusia yang diakibatkan dari masuknya teknologi, politisasi dan
komersialisasi budaya. Komersialisasi budaya, misalnya, menimbulkan pembodohan dan
dehumanisasi.

Kuntowijoyo juga berkali-kali mengingatkan bahwa bangsa Indonesia sedang mengalami
krisis keteladanan, krisis nilai, pengalaman, dan kebi- jakan. Orang hidup dalam alam ilusi dan
gaya hidup serba-simbol. Selalu ada kontradiksi antara moralitas personal dan moralitas publik.

Di tengah dunia kehidupan yang kontradiktif, Kuntowijoyo lantas meng- ingatkan
pentingnya pendidikan nilai atau moral. Tapi, dengan adanya anomi (tidak adanya norma,
kekacauan nilai, perasaan tidak percaya pada nilai) selama tiga dasawarsa di bawah Orde Baru
umat telah kehilangan begitu banyak teladan (examplary center). Padahal saat ini yang Kita
butuhkan adalah contoh keteladanan, yang bisa dicontoh oleh umat.

Umat juga diingatkan agar keluar dari alam mitos atau perlunya demito- logisasi alam
pikiran umat dalam memandang sejarah dan realitas masa lalu dan realitas kontemporer.
Menurut Kunto, mereka yang hidup dalam mitos tak akan bisa menangani realitas. Akar
permasalahannya terletak dalam cara berpikir kita sebagai bangsa. Dalam hal ini, ia mengatakan
bahwa kesadaran umat ada pada masa kini, tetapi bawah-sadar umat ada pada masa lampau.
Sebagai bangsa kita menderita penyakit schizophrenia, jiwa yang terbelah.

Sebagai sejarawan, Kuntowijoyo rupanya menyadari betul bahwa sejarah akan dan harus
bersikap kritis kepada mitos dan gejala mitologisasi. Dalam karya awalnya Dinamika Sejarah
Umat Islam, Kuntowijoyo menyebutkan bahwa di Indonesia hidup mitos lama yang berupa
legitimasi, mitos baru yang berupa mitos politik, dan mitos kontemporer yang bersifat
komersial.

Kuntowijoyo juga banyak berbicara tentang pentingnya demokrasi budaya, di samping
demokrasi ekonomi dan politik. Ia mengkhawatirkan mengenai gejala “refeodalisasi” atau
“feodalisme baru” yang menyebabkan simbol- simbol kebudayaan sering dipakai sebagai sarana
dominasi dari status yang lebih tinggi dengan sanksi mitos. la juga mencemaskan kemungkinan
akan tertutupnya sarana mobilitas sosial.

Dalam hal ini, Kuntowijoyo pernah menyinggung tentang perlunya reka-yasa atau strategi
kebudayaan. Budaya sebagai determinan pembaruan politik memerlukan rekayasa sistem
pengetahuan. Untuk itu, para pembaru politik harus bergerak lewat perubahan sistem simbol,
tidak melalui kekuasaan politik. Berpolitik harus berdasarkan kesadaran, tidak berdasar-kan
paksaan. Dalam gerakan budaya menuju sistem politik yang rasional itulah kaum intelektual
diharapkan dapat berperan.

Peran yang harus dimainkan intelektual, paling tidak dalam dua hal yaitu dalam hal
manajemen yang rasional dan membantu umat dalam perang gagasan atau intellectual war.
Karena saat ini, umat Islam sedang menghadapi ‘perang’, hazwul fikr atau intellectual
aggression yang disebut materialisme dan sekularisme dunia modern.

Melihat kondisi umat Islam seperti itulah, Kuntowijoyo, merasa terpanggil untuk
memberikan sumbangsih lewat pemikiran-pemikiran sosial-politiknya yang kritis. la
menuangkan ide-idenya, setelah memilah dan memilih per- soalan-persoalan sosial politik umat
Islam yang real dan berkembang di masyarakat. Kemudian, Kuntowijoyo membuat pemetaan
atas persoalan- persoalan mendasar yang memerlukan solusi intelektual dan praktikal, serta
merumuskan strategi serta plan of action-nya.

30


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Kuntowijoyo dengan pemikiran transformatifnya, yaitu pemikiran yang didasari dengan
pandangan dunia (world view) Islam, bahwa misi utama agama ini adalah kemanusiaan.8 la
berpandangan bahwa Islam harus men- jadi kekuatan yang dapat memotivasi secara terus
menerus, dan mentrans- formasikan masyarakat dengan berbagai aspeknya ke dalam skala-skala
besar yang bersifat praksis maupun teoritis.

la juga berusaha memberikan respons intelektual terhadap dasar-dasar epis- temologis
pemikiran politik Islam, namun tetap berpegang pada netralitas historis umat Islam Indonesi.
Artinya, ia tetap berpijak pada kenyataan- kenyataan sejarah.

la sangat peduli dan konsens terhadap problematika yang dihadapi umat Islam. Hal ini
terlihat dari bagaimana ia secara komprehensif mengulas di antaranya tentang tema-tema yang
berkaitan dengan problem politik Islam, yang berpijak pada dataran perspektif nilai-nilai Islam
(Islam Injunctions) serta sejarah sosial politik umat Islam, khususnya kaum Muslim Indonesia.

Problem umat sekarang ini menurut Kunto, ialah bagaimana mengantarkan umat dalam
transformasi menuju masyarakat industrial, masyarakat sipil, ekonomi yang tanpa
eksploitasi, masyarakat demokratis, negara rasional, dan budaya yang manusiawi.

la melihat Kkrisis umat sekarang ini tidak bisa diatasi hanya dengan peno- lakan-penolakan
tetapi dengan mengubah komitmennya, yaitu pada masya- rakat atau umat yang konkret, dan
kaidahnya, yaitu profetisme.

Maka kemudian ia menyusun sebuah kaidah atau teori sosial baru yang per- hatian
utamanya ialah emansipasi umat, yang konkret dan historis, dengan mengaitkannya dengan
problem-problem aktual yang dihadapi umat.

Akhirnya, dalam upaya untuk reaktualisasi transformasi kehidupan agama (Islam) seperti
apa yang diidealkan oleh Kuntowijoyo, maka pengkajian mengenai pemikirannya, terutama
pemikiran sosial-politiknya, menjadi relevan dan aktual untuk dikaji lebih dalam guna
mewujudkan cita-cita politik umat Islam Indonesia. Inilah yang mendorong penulis untuk me-
ngetahui bagaimana seharusnya umat Islam memposisikan dirinya di dalam sebuah komunitas
yang pluralis dan kompleks, seperti Indonesia ini. Serta bagaimana pandangan-pandangannya
tentang umat Islam dulu, sekarang dan akan datang.

Biografi Kuntowijoyo

Kuntowijoyo lahir di daerah Sorobayan, Sanden, Bantul Yogyakarta padatanggal 18
September 1943. la putra pasangan H. Abdul Wahid Sosroatmojo dan Hj. Warasti, keluarga
yang telah begitu kental dengan tradisi Muham- madiyah. Meskipun lahir di Yogyakarta,
namun masa Kuntowijoyo lebih banyak dilewatinya di Klaten dan Solo. la tinggal di
sebuah desa bernama Ngawonggo, di wilayah kecamatan Ceper Klaten.

Dari garis keturunannya, Kuntowijoyo berasal dari struktur golongan priya- yi. Kakeknya
seorang lurah, yang juga menjadi seniman wayang kulit (da- lang), ulama, petani dan sekaligus
pedagang. Keluarga Kuntowijoyo juga terdiri dari dua kultur organisasi besar keagamaan di
Indonesia, yaitu Mu- hammadiyah dan Nahdhatul Ulama (NU). Sedangkan jiwa seniman Kunto-
wijoyo tumbuh dari warisan darah kesenian orang tuanya, yang begitu mencintai kesenian dan
kebudayaan tradisional.

Pendidikan formal Kuntowijoyo dijalaninya di Madrasah Ibtidaiyah desa Ngawonggo
Klaten, tempat ia menempuh SRN (Sekolah Rakyat Negeri) tahun 1950-1956. Tamat SMPN
| Klaten tahun 1959 dan SMA 11 Solo tahun 1962, kemudian melanjutkan studinya di Fakultas
Sastra UGM Yogyakarta pada tahun 1969. Gelar M.A. American History diperolehnya
dari The University of Connecticut Amerika Serikat pada tahun 1974, dan gelar doktoral

31


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

(Ph.D)-nya di bidang ilmu sejarah diperoleh dari Columbia University USA pada tahun 1980
dengan disertasi berjudul Social Change in Agra- rian Society; Madura 1850 — 1940. 11

Semasa mahasiswa, selain aktif dalam organisasi mahasiswa Islam di fakul- tasnya
terutama PII (Pelajar Islam Indonesia), Kuntowijoyo pun aktif dalam berbagai kegiatan
kesenian. Guna membendung pengaruh komunis di ling- kungan kesenian, Kuntowijoyo
bersama teman-temannya mendirikan Leksi (Lembaga Kebudayaan dan Seni Islam). Lembaga
ini menurut Kuntowijoyo nantinya akan membawa manfaat bagi perkembangan pribadi, intelek-
tualitas, dan keseniannya. la juga pernah membentuk studi Group Mantika bersama teman-
temannya, seperti Dawam Rahardjo, Arifin C. Noor, Abdul Hadi W.M., dan lainnya.

Sepulang dari studinya di Amerika, Kuntowijoyo mulai terlibat aktif dalam berbagai
kegiatan organisasi kemasyarakatan di antaranya Muhammadiyah dan menjadi staf pengajar di
almamaternya, Universitas Gadjah Mada, serta aktif menulis. Di Muhammadiyah, Kuntowijoyo
pernah menjadi anggota Majelis Pertimbangan PP. Muhammadiyah. Kuntowijoyo juga ikut
terlibat dalam pendirian ICMI dan menjadi anggota PPSK (Pusat Pengkajian dan Studi
Kebijakan), yang dimotori Amien Rais. Selain itu, Kuntowijoyo pun ikut membangun dan
membina Yayasan Budhi Mulya dan Yayasan Sala- huddin Yogyakarta.

Keaktifan Kuntowijoyo di sejumlah organisasi kemasyarakatan maupun profesi,
lebih tampil menonjol sebagai pemikir, budayawan, dan sastrawan daripada sebagai sosok
aktivis. Namun, hal itu tidak mengurangi daya kritis kesadaran keagamaannya yang
berkembang di kalangan Umat Islam dan komunitas Muhammadiyah pada khususnya.
Dalam sebuah tulisannya, Muhammadiyah dikritiknya sebagai gerakan kebudayaan
“tanpa kebu- dayaan”. Di masa depan, menurutnya, gerakan ini perlu memadukan budaya
agraris dan kota sebagai dasar transformasi budaya lanjut.

Bakat intelektual Kuntowijoyo terlihat dan makin berkembang pada saat menjadi
mahasiswa. Berbagai tulisan analisisnya, baik berupa puisi, cerpen, novel, naskah drama, dan
esai menghiasi berbagai media massa dan jurnal- jurnal ilmiah. Namun, sejak tahun 1991,
Kuntowijoyo menderita sakit akibat dari serangan suatu virus yang dikenal dengan sebutan
Meningo enche- politis. Dampak dari penyakit tersebut adalah kemampuan otak untuk
menggerakkan anggota tubuh menjadi terganggu atau mengalami kelum- puhan.

Tapi penyakit yang diderita Kuntowijoyo ini, tidak menghalanginya untuk selalu
berkarya. Di tengah sakit menahunnya itu. Karya ilmiah dan sastranya terus mengalir jernih dan
mengagumkan. la tak pernah lelah dalam mela- hirkan karya-karya cerdasnya untuk menggugah
kesadaran rakyat. la tetap berkarya sampai detik-detik akhir hayatnya. Kegigihan dan keuletan
mela- hirkan karya-karya ilmiah dan sastra banyak mendapat penghargaan dan dikaji berbagai
kalangan.

Karya-karya Kuntowijoyo berupa cerita pendek, drama, novel, dan essay sosio-politik
dan kebudayaan muncul di majalah Sastra, Horison, Budaya Jaya, Jihad, Kompas,
Republika, Umat, dan Prisma. Karya-karya sastra Kuntowijoyo juga banyak meraih hadiah
dan penghargaan, di antaranya dari Badan Pembina Teater Nasional Indonesia (BPTNI) untuk
drama Rumput- Rumput Danau Bento (1968). Hadiah Sayembara Penulisan Lakon Dewan
Kesenian Jakarta untuk drama Tidak Ada Waktu Bagi Nyonya Fatma, Barda, dan Cartas
(1972), dan drama Topeng Kayu (1973). Penghargaan sastra dari Pusat Bahasa dengan
cerpennya Dilarang Mencintai Bunga- bunga (1994). Penghargaan cerpen terbaik versi Harian
Kompas berturut- turut pada tahun 1995, 1996, dan 1997 dengan cerpennya Anjing-anjing
Menyerbu Kuburan. Cerpennya Mantra Pejinak Ular yang dibuat berseri di Harian Kompas,
ditetapkan sebagai salah satu dari tiga pemenang Hadiah Sastra Majelis Sastra Asia Tenggara

32


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

(Mastera) pada tahun 2001. Selain itu, Kuntowijoyo juga mendapatkan penghargaan dari
ICMI  (1995), Satya- lencana Kebudayaan RI (1997), ASEAN Award on Culture an
Information (1997), Mizan Award (1998), Kalyanakretya Utama untuk Teknologi Sastra dari
Menristek (1999), dan FEA Right Award Thailand (1999).

Buku-buku karya intelektual Kuntowijoyo, di antaranya seperti; Dinamika Sejarah Umat
Islam (1985), Paradigma Islam; Interpretasi Untuk Aksi (1991), Identitas Politik Umat Islam
(1997), Muslim Tanpa Masjid; Esai- esai Agama, Budaya, dan Politik dalam Bingkai
Strukturalisme Transen- dental (2001), Selamat Tinggal Mitos Selamat Datang Realitas (2002),
dan Islam Sebagai llmu; Epistemologi, Metodologi, dan Etika (2004). Dalam semua karyanya
ini tercermin integritasnya sebagai seorang intelektual Muslim plus sejarawan.

Namun, pada akhirnya sunatullah telah berlaku baginya, bagi siapa dan apa saja yang ada
di dunia sejarah. Pada hari Selasa 22 Februari 2005, Prof. Dr. Kuntowijoyo, akhirnya harus
kembali menemui Sang Khalik (meninggal dunia). la meninggalkan seorang isteri, Dra.
Susilaningsih MA (Dosen UIN Sunan Kalijaga), beserta dua putra, yakni Ir. Punang Amaripuja
SE. MSc dan Alun Paradipta.

Karya-karya lain Kuntowijoyo di Bidang Sejarah, Agama, Politik, Sosial dan Budaya di
antaranya: Budaya dan Masyarakat (1987), Radikalisasi Petani (1994), Demokrasi dan
Budaya Birokrasi (1994), Metodologi Sejarah (1994), Pengantar Ilmu Sejarah (1997),
Perubahan Sosial dalam Masya- rakat Agraris; Madura 1850-1940 (2002), terjemahan
Indonesia dari disertasi Ph.D-nya Social Change in an Agrarian Society: Madura 1850-
1940.

Sedangkan karya-karya sastranya (novel dan cerpen) yang juga berkaitan dengan
pergulatan pemikirannya dengan fenomena-fenomena yang terjadi di sekelilingnya serta
pandangannya tentang problem-problem sosio-politik umat Islam antara lain: Pasar (1972,
1994), Khotbah di Atas Bukit (1976, 1993), Pistol perdamaian (1995), Mengusir Matahari;
Fabel-fabel Politik (1999), dan Hampir Sebuah Subversi (1995).

Baik sebelum maupun sesudah mengalami sakit yang cukup lama, bahkan sebelum detik-
detik terakhir hidupnya, Kuntowijoyo tetap produktif dan begitu konsisten dalam melahirkan
karya-karya berbobot. Suatu hal yang menarik dari trend hasil karya-karya Kuntowijoyo, adalah
kemahirannya dalam memanfaatkan dua medium ungkap yaitu satra (puisi, cerpen, drama,
novel) dan non-sastra (esai-esai dalam bidang sejarah, budaya, politik).

Buah pemikirannya yang terkadang disertai dengan kutipan-kutipan ayat al- Qur’an yang
disertai dengan penafsiran kontekstual, serta transformasi dan implementasinya dengan
kenyataan-kenyataan real yang berkembang yang terjadi dalam kehidupan umat Islam
Indonesia, memperkuat identitas anali- sisnya, terutama aspek “keindonesiaannya”.

Ciri khas lain dari karyanya, ia mampu membingkai pendekatan analisisnya dengan
paradigma ilmu-ilmu sosial, dengan sentuhan yang berpijak pada kenyataan historis serta
kemampuannya menganalisis sebuah teori sosial dikaitkan dengan dinamika politik Indonesia
kontemporer.

Latar Belakang Intelektual Kuntowijoyo

Sejak kecil, Kuntowijoyo aktif mengikuti kegiatan-kegiatan keagamaan di Surau selepas
pulang dari sekolah. Di Surau itu pula, Kuntowijoyo mulai belajar menulis puisi, berdeklamasi
dan mendongeng. Dia diasuh dalam kedalaman relejius dan seni, dua lingkungan yang sangat
mempengaruhi pertumbuhannya semasa kecil dan remaja.

33


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Kuntowijoyo menyebut dirinya berlatarbelakang sebagai seorang modernis- reformis.
Oleh karena itulah, Kuntowijoyo menolak tesis Clifford Geertz me- ngenai trikotomi
masyarakat Jawa mengenai priyayi, abangan, dan santri. Karena menurutnya, kategorisasi
yang bersifat dikotomis dan trikotomis seperti itu tidak selalu bisa menggambarkan realitas
yang sesungguhnya. Bagi Kuntowijoyo dikotomis antara modernis dan tradisionalis,
antara sekuler dan Islam, atau antara nasionalis dan Islam adalah akibat cara berpikir
ideologis.

Kuntowijoyo adalah seorang budayawan, sastrawan, aktivis, khatib sekaligus
cendekiawan muslim —selain juga seorang kolumnis. la merupakan bagiandari salah satu
cendekiawan Indonesia  yang berpikiran  transformatif. Sebagai cendekiawan,
kepeduliannya terhadap persoalan-persoalan umat dan bangsa adalah bagian dari
kehidupannya.  Kuntowijoyo  berpendapat bahwa perubahan-perubahan agama,
kelembagaan, kepemimpinan, dan kebudayaan sangat penting dilakukan, supaya
umat  tidak  merasa dilemparkan dari masyarakat yang bertradisi agraris menjadi
masyarakat industrial.

Bagi Kuntowijoyo, Islam adalah agama yang transparan dan multi inter- pretatif serta
kontekstual dalam segala masa, jadi agama Islam dapat ditafsirkan dan diterjemahkan sesuai
dengan kondisi masyarakat tersebut. Dalam esai-esainya Kuntowijoyo juga mengungkapkan
bahwa nilai-nilai Islam telah banyak mengilhami demokratisasi di Indonesia, yiatu seperti
halnya demokrasi sosial. Dia banyak menafsirkan Al-Qur’an dengan melihat kondisi riil
masyarakat yang ada, terutama umat Islam (kontekstual).

Refleksi pemikiran keislamannya bertumpu pada wawasan historis umat Islam dan
didasarkan pemahamannya tentang Islam itu sendiri. Paling tidak ada dua hal yang menjadi
pijakan gagasan pemikirannya; Pertama, Kunto- wijoyo menghayati sistem Islam sebagai
budaya yang terbuka, orisinal dan otentik. Kedua, Kuntowijoyo menghayati Islam sebagai
paradigma besar,16 yang memungkin di dalamnya terkandung berbagai model untuk dijadikan
sebagai teori yang ilmiah dan empiris-praksis.

Melalui tafsir kritis Surat Fushilat Ayat 53, misalnya, Kuntowijoyo meletak- kan ilmu
alam dan humaniora dalam kesatuan ilmu gauliah berbasis teks Al- Qur’an. Surat Ali Imran ayat
110 diletakkan sebagai dasar sintesa humanisasi (amar makruf), liberalisasi (nahi mungkar)
dan transendensi (tu’minu billah).17 Baginya, apa yang disebut sebagai [lmu Sosial Profetik
adalah akar transformasi budaya lanjut yang menyatukan semua tradisi dan budaya dalam
sebuah “garden city” yang diharapkan bisa lahir tahun 2020.

Sejarawan dan Budayawan

Selain dikenal sebagai salah satu intelektual Muslim, Kuntowijoyo juga dikenal sebagai
seorang Sejarawan, budayawan dan sekaligus seniman. Minatnya pada sejarah dan
kemahirannya dalam menulis, terutama sastra, sudah terlihat sejak kecil.

Awal ketertarikan Kuntowijoyo pada sejarah, menurutnya, terinspirasi pada salah satu
guru ngajinya di Madrasah Ibtidaiyah, yang bernama ustadz Mustajab, yang piawai
menerangkan peristiwa tarikh (sejarah Islam) secara dramatik. Sedangkan bakat dan
kepiawaiannya menulis, terutama sastra, terinspirasi oleh dua gurunya yang kemudian menjadi
sastrawan dan pengarang, yaitu Sariamsi Arifin dan Yusmanam.

Dalam bidang sejarah, Kuntowijoyo dinilai telah mengembangkan kajian sejarah yang
relatif baru di Indonesia, yakni “sejarah baru” atau new history yaitu sejarah yang menekankan
penerapan ilmu sosial dalam penulisan sejarah. Oleh karena itu, “Sejarah baru” pun sering

34


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

diidentikkan dengan “sejarah sosial (social history)”. “Sejarah baru” merupakan kritik
terhadap “sejarah lama” (old history) yang identik dengan sejarah politik dan
kekuasaan.

Dalam penulisan sejarah, Kuntowijoyo banyak menggunakan teori sosial, khususnya
sosiologi, antropologi, ekonomi dan politik. la banyak berbicara tentang petani, maka wajarlah
jika ia pun digolongkan sebagai sejarawan yang menulis pula ‘sejarah sosial’. Menurut Djoko
Suryo, sumbangan kajian kritis Kuntowijoyo dalam bidang “sejarah sosial” sangat berarti dalam
mem- berikan cakrawala pengembangan sejarah masyarakat (history of society) yang lebih
menekankan kelompok sosial tertentu dalam masyarakat; baik kelompok bawah (wong cilik)
maupun kelompok priayi atau elite (wong gedhe). Ataupun kelas-kelas sosial lainnya yang dapat
menjadi dinamisator proses perubahan dalam sejarah.20

Sedangkan dalam seni dan budaya, karya-karya sastra Kuntowijoyo digo- longkan
sebagai karya realisme, yakni cetusan kekuatan radikal-subversif terhadap cara pandang
beserta hasil seni kaum ningrat atau borjuis yang menggambarkan segala kenyataan
menjadi melulu molek dan wangi. Jadi, realisme adalah sebuah sikap politik yang
memandang kenyataan yang ber- semangat untuk menggusur atau menandingi amalan seni yang
berniat me- nutupi, memanipulasi, maupun menghaluskan gambaran kenyataan yang
sebagaimana adanya yang riil.

Alasan realisme menjadi pilihan Kuntowijoyo, karena watak ilmu sejarah — yang secara
sederhana dapat dipahami sebagai representasi atas peristiwa yang telah terjadi- yang dia geluti
memberikan pengaruh besar atas pilihan- nya itu. Cara berpikir yang historis menjadi cara
berpikir yang dominan akibat pergaulan Kunto yang intim dengan ilmu sejarah maupun kete-
kunannya menulis buku-buku sejarah yang memberi dia kekayaan penga- laman beserta detail
peristiwa maupun watak manusia yang kemudian men- jadi bahan maupun pemantik ilham
penciptaan karya sastranya.

Dalam kumpulan Dilarang Mencintai Bunga-bunga (1993) umpamanya, Kuntowijoyo
menulis sastra (baca: cerpen) realis yang menggambarkan filsa- fat eksistensialisme sebagai
kenyataan yang familier dan sehari-hari dalam kehidupan para tokoh ceritanya.

Wujud eksistensialisme dalam sastra Kuntowijoyo itu tampil bukan untuk menggelar
suatu kondisi yang rawan dan sarat pergulatan pikiran. Eksis- tensialisme hadir dalam
karya sastra Kunto itu bukan sebagai jenis plakat tematik yang mencolok atau hendak
didaktik, melainkan peristiwa sehari- hari dalam kehidupan yang menghadirkan spirit
filosofis sebagai sugesti yang secara wajar membangun gagasan utama sastranya.22

Model sastra seni filosofis itu menjadi kecenderungan utama dalam karya sastra
Kuntowijoyo, sebelum dia bergerak ke arah model sastra sosiologis. Kesamaan kecenderungan
keduanya adalah pada munculnya gambaran kehidupan masyarakat kecil (wong cilik) yang
terpinggirkan secara dominan. Barangkali pilihan dari filosofis ke sosiologis juga sesuai dengan
kebu- tuhan dan kondisi pikiran dan batin Kuntowijoyo.

Masyarakat dalam kondisi ambang antara tradisionalitas dan modernitas adalah benang
merah yang penting untuk bisa menilai karya seni sastra Kuntowijoyo. Konflik-konflik yang
terjadi dalam sastranya merupakan kon- flik yang disebabkan oleh perubahan tata sosial yang
terepresentasi melalui peristiwa dan perwatakan.

Kesadaran penciptaan Kuntowijoyo bukan lagi pada dataran gaya atau tek- nik bercerita,
melainkan kesadaran terhadap persoalan masyarakat yang berada dalam kondisi ambang yang
tak sempat lagi merenung karena selalu ditabrak-tabrak gerak perubahan. Itulah barang kali

35


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

yang juga menyebabkan kecenderungan karya sastra Kuntowijoyo lebih sebagai seni sastra yang
ber- pijak kepada peristiwa ketimbang pergulatan kejiwaan maupun pikiran para tokohnya.

Karya seni sastra Kuntowijoyo bukan hanya berharga karena kandungan moral dan nilai
tradisional yang diusungnya. Karya sastranya juga adalah bentuk kepekaan atau kesadaran
kepada kenyataan sejarah sosial.

Sebagai seorang sejarawan, ia juga sangat menghargai kearifan dan budaya lokal (Jawa).
Kedalaman pengetahuan tentang sejarah, memang menga- jarkannya kearifan itu. Baginya,
belajar sejarah adalah proses belajar kearifan.

Sebagai sejarawan dan intelektual Muslim, Kuntowijoyo mengingatkan bah-wa suatu hal
yang paling pokok yang harus dirumuskan dalam konteks seja- rah masa kini, adalah bagaimana
Islam harus dihayati di tengah-tengah kecenderungan globalisasi. Baginya, kecenderungan-
kecenderungan global semacam itu merupakan tantangan paling utama bagi Islam dan umatnya.

Corak dan Garis Besar Pemikiran Sosial-politik Kuntowijoyo

Kuntowijoyo memang banyak menggeluti bidang sastra dan sejarah, meski- pun demikian
ia pun banyak menulis dan sangat akrab dengan karya-karya sosial-politik. Untuk mengetahui
lebih jauh tentang corak pemikiran sosial- politik Kuntowijoyo, penulis di sini mengemukakan
pendapat dan pandang- an dari beberapa pakar diantaranya; Anders Uhlin, M. Syafii Anwar,
Fachry Ali dan Bachtiar Effendi yang membahas tentang wacanawacana pemikiran intelektual
dan cendekiawan Muslim yang berkembang di Indonesia kon- temporer.

Anders Uhlin dalam buku Oposisi Berserak, membagi karakteristik dasar wacana
pemikiran politik yang berkembang di Indonesia dalam beberapa macam karakteristik;
marxisme, populisme kiri, feminisme, demokrasi sosi- al, liberalisme politik dan ekonomi,
konservatisme, modernisme Islam, neo- modernisme Islam dan transformisme Islam.23

Namun, di sini penulis hanya menyebutkan empat wacana pemikiran saja, yaitu;
konservatisme, modernisme Islam, neo-modernisme Islam dan transformisme Islam. Untuk
lebih jelas gambaran tentang keempat wacana pemikiran tersebut bisa dilihat dari skema sebagai
berikut:

Tabel 1. Karakteristik Dasar Wacana Pemikiran Politik yang Berkembang di Indonesia24

Jenis Wacana |Pra- Jangkauan |Bentuk Demokrati Isi
Kondisi Demokrasi sasi
Konservatisme | Stabilitas |Politik Lembaga Dariatas  [Tidak relevan
sosial perwakilan
Modernisme  |ljtihad Semua Syura, Dariatas  [Sesuai dengan
Islam wilayah musyawarah dan bawah |politik Islam
terutama melalui lembaga
politik perwakilan dan

sebuah partai
muslim yang kuat

Neo- ljtihad Semua Syura, Dariatas  [Sesuai dengan
Modernisme wilayah musyawarah dan bawah [budaya Islam
Islam terutama melalui lembaga

politik perwakilan
Transformisme |[ljtihad dan [Semua Partisipasi Dari bawah [Sesuai dengan
Islam kesetaraan |wilayah budaya Islam

36


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Sedangkan Syafi’i Anwar dalam bukunya Pemikiran dan Aksi Islam Indo- nesia,
menganalisa tentang tipologi dan wacana pemikiran politik cende- kiawan Muslim Indonesia,
khususnya pada masa era Orde Baru, dalam be- berapa tipe, diantaranya; formalistik,
substantifistik, transformatik, tota- listik, idealistik dan realistik. la memasukkan Kuntowijoyo,
sebagai cende- kiawan yang beraliran atau berpikiran transformatik.

Pemikiran transformatik bertolak dari pandangan dasar bahwa misi Islam yang utama
adalah kemanusiaan. Lebih lanjut, Syafii membagi pemikiran transformatik menjadi dua macam
yaitu transformasi yang bersifat praksis dan teoritis.

Transformasi yang bersifat praksis, perhatian utamanya adalah pemecahan masalah-
masalah empiris dalam bidang sosial-ekonomi, pengembangan masyarakat, penyadaran
hak-hak politik rakyat, dan orientasi keadilan sosial. Mereka berharap agar ajaran-
ajaran Islam dapat menjadi kekuatan yang membebaskan manusia dan masyarakat dari
belenggu ketidakadilan, kebodohan dan keterbelakangan. Biasanya, basis sosial yang
dimanfaatkan umumnya adalah Lembaga Swadaya Masyarakat (LSM). Tokoh cendekiawan
yang termasuk dalam golongan ini diantaranya adalah; M. Dawam Rahardjo, Adi Sasono, dan
M. Amin Aziz.

Sedangkan transformasi yang bersifat teoritis, berusaha membangun sebu- ah teori
alternatif yang didasarkan pada pandangan dunia Islam. Mereka berusaha merumuskan
sebuah teori alternatif sebagai antitesis dari domi- nasi teori-teori sosial Barat yang masih
menghegemoni pola pemikiran cen- dekiawan dan pemikir Muslim. Mereka mengidealisasikan
sebuah teori sosi- al Islam yang dapat menjelaskan dan merubah fenomena sosial sekaligus
juga mengarahkan untuk mencapai nilai-nilai yang dikehendaki umat.26 Dalam aliran
transformatik teoritis inilah Kuntowijoyo berada, termasuk di dalamnya adalah Muslim
Abdurahman, walaupun dalam sisi tertentu pemi- kirannya pun berbeda. Karena, Kuntowijoyo
dibandingkan dengan ketiga koleganya (Dawam, Adi, dan Muslim), ia mungkin lebih
banyak bergerak dalam lapangan intelektual dan akademis. Namun demikian, walau pun
ia tidak bertolak dari aktivitas lapangan, analisisnya tetap didasarkan pada pengamatan
empiris.

Titik temu dari kedua aliran pemikiran transformatik itu baik yang praksis maupun yang
teoritis, adalah sama-sama pemikirannya didasarkan pada tra- disi intelektual Barat, terutama di
bidang sosial-ekonomi dan politik. Namun demikian, dengan pemaham keislamannya mereka
refleksikan dalam karya-karya produktif yang berorientasi pada perubahan sosial-ekonomi dan
poli- tik tersebut untuk menuju terciptanya masyarakat adil dan demokratis.

Oleh karena itulah, untuk keperluan pembangunan umat, mereka berupaya
mengkonseptualisasi dan mentransformasikannya kerangka dan metodologi Barat itu ke dalam
kerangka ajaran-ajaran Islam, baik secara normatif mau pun empiris.

Pemikiran transformatif Kuntowijoyo banyak didasarkan pada analisis seja- rah sosial. la
terutama mengkaji realitas historis dan empiris Islam di Indo- nesia dengan proses transformasi
sosial dalam suatu kurun panjang sejarah, sejak zaman Demak sampai akhir pemerintahan Orde
Baru, bahkan sampai detik-detik akhir hayatnya pada era Reformasi ini. Dalam pandangannya,
Kuntowijoyo mencoba menawarkan kerangka paradigmatik untuk menaf- sirkan apa yang
sedang terjadi, dan ke mana sebaiknya gerakan transformasi itu diarahkan.

Di antara beberapa pemikiran transformatiknya, terutama dalam kaitannya dengan
problem sosial-politik, adalah ketika ia berbicara tentang tiga tahap- an sejarah umat Islam
Indonesia. la pun banyak berbicara tentang problem politik yang dihadapi umat, terutama masa

37


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Orde Lama dan Orde Baru. Selain itu, ia pun mengulas secara konprehensif tentang hubungan
agama (Islam), negara, tema-tema demokrasi dan sebagainya.

Di sisi lain tentang corak pemikiran Kuntowijoyo, Fachry Ali dan Bachtiar Effendy
mengkategorikan pemikiran Kuntowijoyo —termasuk Dawam, Adi Sasono dan Muslim
Abdurahman- dalam kelompok atau aliran pemikiran sosialisme-demokrasi Islam, vyaitu
suatu pola pemikiran di kalangan kaum intelektual Islam Indonesia yang melihat cita-
cita keadilan sosial dan demokrasi merupakan unsur pokok dalam Islam. Sosialisme-
demokrasi Islam adalah gerakan-gerakan sosial-ekonomi dan intelektual untuk men-
ciptakan transformasi masyarakat ke arah bentuk atau sistem sosial-ekono- mi dan politik yang
berkeadilan sosial dan demokrasi.

Menurut Fachry dan Bachtiar, Pemikiran sosial-politik Kuntowijoyo, mewa- Kili suatu
pandangan kekinian, berdasarkan evaluasi sejarah umat Islam di Indonesia. Kuntowijoyo
dianggap sebagai pelengkap dari gagasan-gagasan pemikiran sosialisme-demokrasi Islam,
karena kecenderungan-kecende- rungan pemikirannya bersumber pada analisis dan tujuan yang
relatif sama dengan Dawam Rahardjo dan Adi Sasono.

Kuntowijoyo berusaha untuk melihat Islam dalam konteks sejarah, yaitu akumulasi
tendensi-tendensi seperti kemajuan ilmu dan teknologi, Indus- trialisasi, birokratisasi dan
pragmatisme. Kuntowijoyo menilai, bahwa Islam berada di dalam kecenderungan semacam
itu. Oleh karena itu, menurut Kuntowijoyo, umat Islam yang menjadi mayoritas di negeri
ini dituntut tanggung jawab politis menghadapi realitas baru, seperti industrialisasi,
globalisasi, demokratisasi, dan nasionalisme baru.

Dari gambaran biografi, latarbelakang intelektual dan hasil karya-karyanya ini mungkin
tidak berlebihan jika Kuntowijoyo pun bisa dimasukkan sebagai salah satu pemikir politik
Islam Indonesia -sejarawan plus pengamat dan pemikir politik. Analisis ini dikuatkan M.
Dawam Rahardjo dalam pengantar master piece-nya Kuntowijoyo Paradigma Islam;
Interpretasi Untuk Aksi, yang mengatakan sejarah adalah identik dengan sejarah politik.32

Dalam khazanah pemikiran sosial politik dan keislaman, Fachry dan Bach- tiar,
menempatkan Kuntowijoyo termasuk dalam pemikir Sosialisme-Demo- krasi Islam yang
berpandangan transformatif. Bahkan, Kuntowijoyo pun dapat dimasukkan dalam kelompok
cendekiawan neo-modernis yang mema- kai perangkat ilmu Barat dengan sentuhan tran-
sendental Qur’ani dan pro- fetis kenabian. Karena, Kuntowijoyo banyak menggeluti pada
bidang sosio- logis atau perekayasaan masyarakat Islam — menggeluti Islam Peradaban dengan
grand design untuk mengupayakan suatu social engineering masya- rakat Islam Indonesia yang
modern.

Salah satu pemikiran Kuntowijoyo adalah tentang pentingnya melakukan upaya
transformasi sosial umat Islam Indonesia. Karena penerjemahan ideologi Islam dalam
kenyataan, berarti mengubah masyarakat sesuai de- ngan cita-cita dan visi Islam mengenai
transfomasi sosial. Aktivisme sejarah untuk transformasi sosial inilah yang oleh Kunto
dinamakan etika sosial profetik.

Kuntowijoyo dan Transformasi Sosial

Tiap masyarakat baik personal maupun global dalam perjalanan hidupnya selalu
mengalami perubahan atau transformasi. Perubahan itu ada yang ala- miah dan ada juga yang
dipaksakan. Ada yang pengaruhnya luas, ada yang terbatas. Ada yang bersifat evolusi dan ada
yang bersifat revolusi.

38


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Masyarakat Islam (Muslim) sebagai salah satu masyarakat manusia tentu mengalami
perubahan-perubahan pula. Kajian sejarah umat Islam membuk- tikan bahwa telah terjadi
perubahan demi perubahan dalam perjalanan hidup umat dan perubahan pun ternyata tidak
hanya pada sistem dan reak- sinya, tapi juga pada lingkungan itu sendiri. Tapi pada dasarnya,
tidak ada masyarakat yang tidak berubah.

Salah satu landasan teologi dalam Islam tentang adanya perubahan (trans- formasi)
misalnya dalam Al-Qur’an surat Al-Rad ayat 11:33

“Sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan suatu kaum sehingga mereka mengubah
keadaan yang ada pada diri mereka.”

Pada ayat itu, terdapat dua hal yang dapat dipetik dalam hubungannya de- ngan
transformasi sosial, yakni; Pertama, transformasi atau perubahan itu adalah Sunatullah. Kedua,
kaum (manusia) merupakan faktor utama dalam proses transformasi ini, yang jadi persoalannya
adalah bagaimana memak- nai transformasi sosial itu sendiri?

Dalam menghadapi perubahan sosial-politik tentu masalah utama yang per- Iu
diselesaikan ialah pembatasan pengertian atau definisi transformasi sosial (dan politik) itu
sendiri. Adapun kata transformasi itu sendiri berasal dari bahasa Inggris Transformation yang
berarti perubahan bentuk (rupa) atau menjadi. Artinya, transformasi mengandaikan suatu
perubahan bentuk, dari satu bentuk ke bentuk yang lainnya.

Transformasi ada yang menyangkut struktur dan organisasi masyarakat be- rikut lembaga-
lembaganya, dan adakalanya transformasi yang menyangkut norma, nilai dan pandangan serta
prilakunya. Transformasi pertama ini disebut sebagai Transformasi struktural, sedangkan
perubahan jenis kedua disebut dengan Transformasi kultural.

Sebagai sebuah konsep, transformasi merupakan upaya pengalihan dari sebuah bentuk
kepada yang lebih mapan. Sebagai sebuah proses, transfor- masi adalah merupakan tahapan atau
titik balik yang cepat bahkan abrupt (mendadak dengan tiba-tiba) bagi sebuah makna perubahan.
Pembicaraan tentang transformasi sosial (termasuk budaya dan politik) adalah membi- carakan
tentang proses perubahan struktur, sistem sosial dan budaya.36 Jadi, transformasi sosial,
menyangkut transformasi dari semua sistem yang digu- nakan manusia untuk mengatur
masyarakatnya, baik sistem politik, eko- nomi, sosial, intelektual, religius dan psikologis.

Menurut Dawam Rahardjo, persepsi mengenai istilah transformasi berkaitan dengan
pengertian yang menyangkut perubahan mendasar berskala besar dalam masyarakat dunia, yang
beralih dari tahapan masyarakat agraris ke industri atau masyarakat industri menjadi masyarakat
informasi.

Mengenai transformasi sosial —dan kekuatan yang mendorongnya, Dawam meminjam
teorinya Toffler. Menurut Toffler, kekuatan yang mendorong transformasi adalah; Pertama,
kendala-kendala lingkungan hidup dan sum- ber-sumber yang tersedia yang kini sudah
mengalami banyak kerusakan dan distorsi. Kedua, struktur organisasi yang bersifat
mengasingkan peranan individual. Ketiga, kemungkinan yang ditawarkan oleh teknologi baru.

Sedangkan mengenai sumber terjadinya transformasi, ada yang bersumber di dalam dan
ada juga yang dari luar masyarakat. Sumber dari dalam masya- rakat misalnya; bertambah atau
berkurangnya penduduk, penemuan baru, perselisihan dalam masyarakat, dan terjadinya
pemberontakan atau revo- lusi dalam masyarakat. Sedangkan sumber dari luar masyarakat di
antaranya; lingkungan alam fisik di sekitar manusia, peperangan, pengaruh dari kebudayaan
masyarakat lain, dan perpindahan agama.40

Dalam terminologi sosiologis, transformasi sosial sering diartikan dengan istilah
perubahan sosial, yaitu suatu perubahan secara menyeluruh dalam bentuk, rupa, sifat,

39


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

watak dan sebagainya dalam hubungan timbal balik antar manusia, baik sebagai individu
maupun sebagai kelompok.41 Sedang- kan transformasi dalam antropologi, memiliki makna
sebagai perubahan yang mendalam sampai kepada perubahan nilai kultural. Bersamaan dengan
proses terjadinya perubahan (transformasi) itu, terjadi pula proses adaptasi, adopsi atau seleksi
terhadap budaya lain.

Sosiolog seperti Kingsley Davis seperti yang dikutip Soekamto, mendefini- sikan
transformasi sosial sebagai perubahan dalam struktur dan fungsi ma- syarakat. Misalnya, dengan
timbulnya organisasi buruh dalam masya-rakat kapitalis dan perubahan-perubahan organisasi
ekonomi-politik lainnya. Se- dangkan Mac Iver, mengartikan transformasi sosial sebagai
perubahan hu- bungan-hubungan sosial atau perubahan keseimbangan hubungan sosial.43

Berbeda dengan kedua tokoh tersebut seperti penulis kutip, Gillin and Gillin, memandang
transformasi sosial sebagai penyimpangan cara hidup yang telah diterima, yang disebabkan oleh
perubahan kondisi geografis, kebudayaan material, komposisi penduduk, ideologi difusi atau
penemuan baru dalam masyarakat.44 Selanjutnya, Samuel Koenig mengartikan trans- formasi
sosial sebagai modifikasi yang terjadi dalam pola-pola kehidupan manusia, hal itu bisa
disebabkan oleh perkara-perkara intern atau pun ekstern.45

Lain halnya menurut seorang Antropolog Indonesia, Selo Soemardjan, ia mendefinisikan
transformasi sosial sebagai segala perubahan pada lembaga- lembaga kemasyarakatan di dalam
suatu masyarakat yang mempengaruhi sistem sosialnya. Perubahan-perubahan lembaga sosial
itu selanjutnya juga mempengaruhi segi-segi lain struktur masyarakat.46

Dengan demikian, transformasi yang terjadi di atas, bisa disebabkan karena perubahan
penafsiran dan pemahaman terhadap nilai-nilai yang selama ini telah diyakini. Pemahaman yang
lalu atau lama dianggap telah usang dan tidak sesuai dengan konteks ruang ke-disinian
(hereness) dan waktu ke-kini- an (nowness), yang secara otomatis akan mengubah cara pandang,
teori, dan gerak langkah (aktivitas). Transformasi sosial (khususnya perubahan peri- laku) dapat
lahir dari sebuah perubahan kesadaran dari individu-individu yang terdapat dalam masyarakat,
yaitu kesadaran mengubah pema-haman, interpretasi, cara pandang dan aksinya.47

Jadi, dari pemaparan tentang pengertian-pengertian di atas, dapat dipero- leh pemahaman
bahwa pada hakekatnya transformasi sosial adalah trans- formasi kesadaran. Transformasi
kesadaran yang dimaksud, adalah kesa- daran untuk mengubah masyarakat dari kondisinya yang
sekarang menuju kepada kesadaran yang lebih dekat dengan tatanan yang ideal.

Beberapa Pandangan Mengenai Transformasi Sosial

Ada beberapa pandangan atau paradigma-paradigma Barat mengenai trans- formasi
sosial, yang dianggap Kuntowijoyo penting untuk melihat perbedaan dan persamaan dari
perspektif komparatif dengan paradigma teoritis Islam yang ia bangun, yaitu; Marxian (Karl
Marx), Weberian (Marx Weber), dan Durkheimian (Emile Durkheim).

Menurut Karl Marx (Marxisme), transformasi baik sejarah, masyarakat maupun bangsa
bukanlah semata produk ide atau gagasan, tetapi disebab- kan oleh pengaruh teknologi, struktur
ekonomi atau penggunaan alat pro- duksi.48 la membagi masyarakat ke dalam dua bagian yaitu,
infrastuktur dan suprastruktur. Dalam pandangannya, infrastruktur menentukan supra- struktur.
Termasuk ke dalam infrastruktur adalah struktur ekonomi atau teknologi kebudayaan.
Sedangkan suprastrukturnya adalah ideologi, keper- cayaan, agama, ide dan lain-lainnya.
Baginya, ideologi akan sangat ditentukan oleh ekonomi. Keadaan ekonomi misalnya, akan
menentukan kesa- daran kelas, termasuk agama juga akan sangat ditentukan oleh posisi ekono-
mi di tengah masyarakat.

40


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Dalam teori Marxian tersebut, masyarakat bisa dikatakan mengalami trans- formasi sosial,
Jika sistem sosialnya juga berubah. Jadi, dalam perkem- bangan masyarakat itu individu tidak
berperan apa-apa. Individu-individu hanyalah pion-pion kecil yang digerakkan oleh sistem
sosial, politik, dan ekonomi. Teori transformasi sosial yang dipahami oleh Marx, secara filosofis
mempunyai turunan dari materialisme yang akhirnya memunculkan teori- teori determinisme
historis dan materialisme historis.

Bagi Karl Marx, transformasi masyarakat dibayangkan melalui proses dia- lektika
transformasi kontinyu dengan hadirnya pertentangan kelas yang memperebutkan penguasaan
berbagai alat produksi dan saat mencapai puncak dialektika akan tercipta “masyarakat yang tak
berkelas™.

Sementara bagi Max Weber, bayangan transformasi itu tidaklah lewat sebu- ah proses
dialektika yang linier, seperti pikiran Karl Marx. Namun, diba- yangkan proses transformasi itu
melalui proses evolusioner yang berbagai unsurnya saling berpengaruh atau saling
mempengaruhi dalam sebuah ideal tipe masyarakat.

Paradigma Weber bermula dari teorinya tentang usaha pencapaian “tipe idea”. Pencapaian
idea ini, dapat digerakkan oleh dominasi dan otoritas sua- tu masyarakat yang dibedakan
menjadi tiga tipe yaitu; tipe otoritas tradi- sional, otoritas kharismatik dan otoritas legal-rasional.
Ketiga otoritas ini, kemudian mengontrol seluruh kekuatan masyarakat dan menjadi sumber
penting bagi munculnya cita-cita dan nilai-nilai.50 Artinya, peranan peme- gang otoritas
mendorong masyarakat untuk mengalami transformasi.

Ini berarti paradigma Weber membalikkan pandangan Marx. la misalnya mengatakan
bahwa kekuatan sejarah itu sangat ditentukan oleh idea (gagas- an-gagasan). Ideologilah yang
akan menentukan perubahan ekonomi, sistem sosial, dan struktur politik. Jika ideologi suatu
masyarakat berubah, maka berubah pula infrastruktur masyarakatnya. Jadi, manusialah yang
mem- pengaruhi dan merekayasa transformasi atau perubahan sosial.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa proses terjadinya transformasi sosial
menurut Weber, adalah karena beberapa faktor yang menggerak- kannya. Yaitu; Pertama,
pencapaian “tipe ideal”, dalam hal ini tipe ideal dapat terinspirasi dari ajaran agama
maupun ajaran moral. Kedua, orga- nisasi otoritas, Weber menganggap faktor organisasi
otoritas sebagai lang- kah awal terjadinya transformasi.

Ide transformasi sosial Weber, secara implisit juga dapat dilihat dari teori- nya tentang
transisi menuju kapitalisme. Uraian tentang paradigma trans- formasi sosial Weber ini, dapat
disederhanakan sebagaimana seperti yang diungkapkan Kuntowijoyo, bahwa hubungan kausal
dari terjadinya trans- formasi sosial adalah akibat dari perubahan-perubahan pada tingkat struk-
tur teknik, yaitu kaum elit. Dominasi kaum elit inilah, yang kemudian menjadi agen perubahan
budaya yang pada akhirnya mempengaruhi struk- tur sosial.

Paradigma Weberian dalam menjelaskan proses transformasi dari setruktur teknik ke
struktur sosial ini, terlihat ketika ia dipakai untuk memahami masyarakat feodal.54 Mengenai
transformasi dan Islam, Weber, berpan- dangan bahwa Islam tidak memiliki persyaratan yang
cukup untuk menjadi agama transformasi kultural bagi pemeluknya, karena Islam adalah agama
para prajurit yang strukturnya dibangun di atas kepentingan para ulama yang bersifat
patrimonial.

Sedangkan pandangan Emile Durkheim dalam menganalisis terjadinya transformasi,
berbeda dengan Marx dan Weber. Menurutnya, transformasi dapat terjadi karena terinspirasi
dari semangat moral, nilai-nilai, atau keyakinan yang sama dari masyarakat, yaitu kesadaran
kolektif (collective Consciousness) yang terbentuk dari suatu konsensus yang akan

41


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

mempengaruhi pola kehidupan masyarakat secara keseluruhan.56 la memandang masyarakat
sebagai sebuah tatanan moral, yaitu seperangkat tuntutan nor- matif yang lebih sebagai
kenyataan ideal daripada kenyataan material, yang terdapat dalam kesadaran individu.
Walaupun, dalam cara tertentu juga berada di luar individu.

Transformasi sosial terjadi pada masyarakat tradisional menuju masyarakat modern.
Karenanya, kesadaran kolektif yang dimiliki kedua masyarakat ter- sebut juga berubah, dari
berdasarkan solidaritas mekanik menjadi solida- ritas organik. Proses transformasi sosial dalam
masyarakat ini, mengaki- batkan disintegrasi solidaritas mekanis, sehingga rasionalitas semakin
di- perlukan demi terciptanya konsensus. Oleh karena itu, menurut Durkheim, diperlukan
hukum repressive (menekan) dan hukum restitutive yang bersi- kap akomodatif.

Teori transformasi sosial Durkheim ini, dipengaruhi oleh konsepnya Auguste Comte
(1798-1857), yang menyatakan bahwa semua masyarakat melewati tiga tahap, Vaitu;
teologis atau khayal, metafisis atau abstrak, dan ilmiah atau positif.

Berkaitan dengan paradigma Barat mengenai teori-teori transformasi sosial, Kuntowijoyo
menggambarkan dalam sebuah tabel atau skema sebagai berikut:

Tabel 2. Hubungan Kausal Struktur Budaya, Struktur Sosial, dan Struktur Teknik: Paradigma
Modern Teori-teori Transformasi Sosial (Marx, Weber, Durkheim)58

Struktur Sosial

Struktur Teknik

Struktur Budaya

kekuasaan
kaum elit)

Marx (kelas,eksploitasi,  |(kekuasaan kelas (dominasi, intelektual,
alienasi) melalui negara) estetika, nilai)
Struktur Teknik  |Struktur Budaya Struktur Budaya
Weber (dominasi otoritas,  |(legitimasi simbolik) | (stratifikasi, akumulasi

kehormatan dan
kemakmuran

Kuntowijoyo berpendapat, struktur budaya ialah sentimen-sentimen kolek- tif atau nilai-
nilai, termasuk agama (Islam, Kristen, Hindu, Budha) dan nilai- nilai ideologi (seperti
nasionalisme, kapitalisme, demokrasi). Struktur sosial ialah kelompok yang terorganisir dalam
lembaga-lembaga, misalnya jamah, umat, ras, dan suku. Sedangkan struktur teknik ialah realitas
sosial yang menjadi sarana mencapai tujuan kenegaraan. Termasuk di dalamnya adalah struktur
kepemimpinan, struktur kekuasaan (eksekutif,legislatif), struktur kepartaian, dan struktur
kepemilikan (kelas sosial; bawah menengah, atas). la meletakkan kelas bukan dalam struktur
sosial tetapi dalam struktur teknik, karena menurutnya ukuran sebuah kelas ialah kepemilikan.

Dari tabel mengenai transformasi sosial tersebut, dapat ditarik beberapa ke- simpulan.
Pertama, Paradigma Marxian beranggapan bahwa proses sejarah bergerak secara material dari
penguasaan alat-alat produksi oleh kelas-kelas dominan (struktur sosial) ke arah pembentukan
struktur-struktur teknik yang pada akhirnya mempengaruhi terbentuknya struktur budaya.
Kedua, paradigma Weberian melihat hubungan kausal dari terjadinya transformasi sosial
sebagai akibat dari perubahan-perubahan pada tingkat struktur tek- nik. Ketiga, dalam perspektif
Durkheim, urutan kausalitas transformasi ber- asal dari perubahan struktur budaya, ke struktur
sosial, dan akhirnya ke struktur teknik.

Dari gambaran ketiga paradigma Barat itu pula, tampak bahwa transformasi sosial adalah
sebagai kausal terjadinya perubahan pada struktur budaya, struktur sosial dan struktur teknik.
Marx, Weber, dan Durkheim juga ber- anggapan bahwa perubahan (termasuk konflik)
bersumber pada aspek-as- pek konstitutif dari tatanan sosial.

42


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Paradigma Islam Mengenai Transformasi Sosial; Dari Kesadaran Normatif ke Iimiah

Dalam menghadapi perubahan-perubahan yang berlangsung dalam masya- rakat, terutama
umat Muslim, maka akan timbul pertanyaan-pertanyaan bagaimana ajaran Islam tentang
transformasi sosial? Dan apa jawaban Islam terhadap masalah-masalah tersebut? Serta ke mana
arah transformasi yang dikehendaki Islam? Jawaban pertanyaan ini jelas akan membawa kepada
kajian transformasi yang terjadi dalam masyarakat (umat).

Untuk menganalisa fenomena transformasi sosial dari kacamata Islam, maka
kajian tentang sosiologi Islam perlu dihidupkan kembali. Karena, kajian tentang
transformasi sosial umat Islam, merupakan bagian atau cabang sosiologi Islam.61

Oleh karena itu, diperlukan aktualisasi nilai-nilai Islam dalam dataran teori- praktikal
empiris. la menawarkan dua cara bagaimana nilai-nilai normatif Islam dapat menjadi
operasional dalam kehidupan umat (empiris). Perta- ma, nilai-nilai normatif diaktualkan
langsung menjadi perilaku. Kedua, mentransformasikan nilai-nilai normatif menjadi teori ilmu
sebelum diak- tualisasikan ke dalam perilaku.

Untuk mewujudkan idenya tersebut, Kuntowijoyo, menyebut beberapa fase formulasi
sebagai metode untuk transformasi sebagai berikut: Teologi Filsafat sosial, Teori social,
Perubahan sosial.

Perspektif Islam terhadap paradigma transformasi sosial, menurut Kunto- wijoyo, adalah
adanya sentimen kolektif dalam struktur internal umat, yaitu yang didasari oleh immateri yaitu
iman.63 Karena, perubahan struktur sosial tidak menjamin perubahan kesadaran. Hal ini,
bertentangan dengan tesis Marxisme yang menyatakan bahwa kesadaran itu ditentukan oleh
kondisi materinya. Artinya juga, superstructure ditentukan oleh structure.

Kuntowijoyo menguraikan, sistem nilai tauhid yang menderivasi iman ke- mudian
memunculkan komunitas jamaah atau ummah, yaitu komunitas yang menciptakan sistem
kelembagaan dan otoritasnya sendiri. Struktur semacam ini terbentuk pada tingkat normatif.
Artinya, struktur sosial umat adalah derivasi dari sistem nilai normatif yang kemudian menjadi
acuan pembentukkan pranata-pranata dan lembaga-lembaga sosial. Dengan kata lain, umat
menjadi suatu entitas yang ideal karena unsur konstitutifnya adalah nilai seperti umpamanya
adalah konsep ummah-wahidah.

Oleh karena itu, mengajukan prasyarat intelektual yaitu reorientasi kesa- daran dari tingkat
normatif ke tingkat ilmiah. Kuntowijoyo, berkesimpulan bahwa konsep-konsep normatif yang
terbangun sebagai sistem nilai, memer- lukan orientasi kesadaran agar dapat dipahami secara
empiris. Selanjutnya, ini berarti membutuhkan objektifikasi dan konseptualisasi.

Dengan bergerak dari tingkat kesadaran normatif ke tingkat kesadaran ilmi- ah, maka
diharapkan sistem nilai yang terkandung dalam doktrin-doktrin Islam (Al-Qur’an dan As-
Sunah) dapat dikaitkan dengan masalah-masalah gejala kemasyarakatan yang empirik dan
kemudian menjadi sebuah teori sosial.

Apa lagi sekarang, umat Islam dihadapkan pada perubahan masyarakat dan teknologi.
Maka, tugas penting Islam di sini — baik sebagai sebuah ilmu maupun ideology - menurut
Kuntowijoyo adalah mengubah masyarakat sesuai dengan cita-cita dan visinya mengenai
transformasi sosial serta meng- ubah masyarakat ke tatanan yang lebih ideal.

Lebih jauh menurut Kuntowijoyo, teori-teori yang diderivasi dari sebuah ideologi sosial
dengan sendirinya akan melahirkan transformasi sosial. Karena menurutnya, hampir semua teori
sosial bersifat transformatif, sesuai dengan paradigmanya untuk membangun tatanan
masyarakat yang dicita- citakan. Islam sebagai ideologi sosial, juga menderivasi teori-teori
social- nya.

43


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Jelasnya transformasi sosial dalam pandangan Islam, menurut Kunto- wijoyo, pada
hakikatnya adalah perubahan-perubahan norma. Jadi, masyarakat membentuk norma-norma
baru sebagai pernyataan perubahan penga- laman dan pemikiran. Supaya perubahan itu menjadi
kemajuan bagi masya- rakatnya, maka harus diusahakan perpaduan kembali (reintegrasi),
dengan menyusun norma-norma kehidupan masyarakat yang lebih cocok dengan keperluan baru
masyarakat. Dimana nantinya, norma-norma itu nantinya menjadi semacam panduan
masyarakat yang berubah tersebut.

Pada intinya, perspektif Islam terhadap paradigma transformasi sosial ada- lah adanya
sentimen kolektif dalam struktur internal umat, yaitu yang di- dasari iman atau nilai-nilai
transendental. Dalam Islam, rumusan iman, ilmu dan amal adalah sandaran epistemologisnya.
Kunto menilai, masya- rakat Islam adalah masyarakat demokratis tanpa koersi dan struktur.68

Jadi, transformasi sosial dalam paradigma Islam, berakar pada misi ideo- logisnya, yakni
cita-cita untuk menegakkan amar ma’ruf dan nahiy munkar dalam masyarakat di dalam rangka
tu’'minuna billah (keimanan kepada Tuhan).Amar ma’ruf artinya adalah sebuah proses
humanisasi dan emansipasi. Sedangkan nahy munkar, merupakan upaya untuk liberasi.
Keduanya ini, merupakan satu kesatuan dengan apa yang disebut dengan transendensi.

Dengan demikian, transformasi dalam pandangan Islam pada dasarnya merupakan
gerakan kultural yang didasarkan pada humanisasi, liberasi dan transendensi yang bersifat
profetik, yakni pengubahan sejarah kehidupan masyarakat oleh masyakat sendiri ke arah yang
lebih pastisipatif, terbuka, dan emansipatoris. Jadi, cita-cita untuk humanisasi, emansipasi,
liberasi dan transendensi inilah yang memotivasi gerakan transformasi menurut perspektif
Kuntowijoyo. Secara implisit dapat dijelaskan bahwa benang merah dari cita-cita tersebut
adalah merupakan karakteristik paradigma Islam dalam melihat transformasi sosial.

Dengan menggunakan pendekatan paradigma Barat (Marx, Weber, Dur- kheim) dan
paradigma teoritis Islam, menurut Kuntowijoyo, umat diharap- kan dapat menangkap
fenomena perubahan atau transformasi sosial yang terjadi pada dirinya. Dalam hal ini,
Kuntowijoyo, dengan melihat persamaan dan perbedaan kedua pendekatan tersebut hanya
memperbandingkan dalam tingkatan metodologis, bukan filosofis-epistemologis, karena kedua-
nya juga sama-sama bersifat empiris.

Artinya, dari ketiga paradigma Barat tentang transformasi sosial misalnya, Kuntowijoyo
dengan pendekatan perspektif Islamnya, nampaknya lebih de- kat dengan paradigma Durkheim
dan tentu juga dengan analisisnya tersen- diri yang tidak lepas dari pendekatan yang
menggunakan kerangka atau postulat-postulat ilmu sosial lainnya, terutama Augus Comte.

Bibliografi

Ali, Fachry dan Effendi, Bachtiar, Merambah Jalan Baru Islam (Bandung: Mizan, 1986).

Amin, M. Masyhur dan Najib, Muhammad (ed), Agama, Demokrasi dan Transformasi
Sosial (Yogyakarta: LKPSM, 1993).

Anwar, M. Syafi’l, Pemikiran dan Aksi Islam di Indonesia; Sebuah Kajian Politik tentang
Cendekiawan Muslim Orde Baru (Jakarta: Para- madina, 1995).

Gazalba, Sidi, Islam dan Perubahan Sosiobudaya (Jakarta: Pustaka Al- Husna, 1983).

H. Lauer, Robert, Pesrpektif Tentang Perubahan Sosial (Jakarta: Rineka Cipta, 1993).

Hasan, Tholhah, Muhammad, Islam dalam Perspektif Sosio-Kultural

(Jakarta: Lantabora Press, 2004), cet. Il1.

Kuntowijoyo, “Musuh-musuh Islam,” www.ummat.co.id/218esai.htm.

Kuntowijoyo, Dinamika Sejarah Umat Islam (Yogyakarta: Salahuddin Press, 1984).

44


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 29-45

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Abdul Aziz Nurizun, Islam dan Transformasi Sosial Dalam Perspektif Pemikiran Kuntowijoyo
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Kuntowijoyo, Identitas Politik Umat Islam (Bandung: MIZAN,1994).

Kuntowijoyo, Islam sebagai IImu; Epistemologi, Methodologi, dan Etika

(Bandung : Teraju, 2004).

Kuntowijoyo, Muslim Tanpa Masjid; Esai-esai Agama, Budaya dan Politik dalam  Bingkai
Strukturalisme Transendental (Bandung: Mizan 2001).

Kuntowijoyo, Paradigma Islam; Interpretasi Untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993).

Kuntowijoyo, Selamat Tinggal Mitos, Selamat Datang Realitas ( Bandung : Mizan, 2002).

L. Laeyendecker, Tata, Perubahan dan Ketimpangan; Suatu Pengantar Sejarah Sosiologi
(Jakarta: Gramedia, 1983).

M.  Echols, John dan Shadily, Hasan, Kamus Indonesia-Inggris (Jakarta: PT. Gramedia, 1990)
cet. XVIII.

M. Fahmi, Islam Transendental; Menelusuri Jejak-jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo
(Yogyakarta: Pilar Media, 2005).

Rahardjo, Dawam, Intelektual Intelegensia dan Prilaku Politik Bangsa

(Bandung: Mizan, 1999).

Soekamto, Soerjono, Sosiologi: Suatu Pengantar (Jakarta: Ul Press, 1994). Uhlin, Anders,
Oposisi Berserak; Arus Deras Gelombang Demokratisasi di

Indonesia (Bandung: Mizan, 2000).

45


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

