, Journal: & Q &

Culture, Economy, and Social Changes =

-
- —— - . —

— — -— P s =% W S E—

- > ———— .

Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum
Fundamentalis

Moh. Shofan
Mahasiswa S3 UIN Sunan Kalijaga

Abstract: This article will see the problem of pluralism through multi- dimensional approach.
The plural society is not only the characteristic of modern industrial society, but also the
characteristic of Islamic society, since the Prophet (PBUH) era. Normatively, al-Quran clearly
rejects the exclusif way of life. In todays life, admitting diversity but having no will to create
harmony will cause an unendless problem. Pluralism is the divine design which must be applied
in manner and action. This must not stop in the discourse, but more practical. Human being is
not merely a homo pluralist, who appreciate the diversity, but homo multiculturalist, who
believe that in a plural relation there must be build real actions based on equality and justice.
Kata Kunci: pluralism; klaim kebenaran; multicultural; harmoni

Pendahuluan

Era sekarang, yang disebut-sebut sebagai “era pluralisme” dalam berbagai segi kehidupan
manusia; era pluralisme budaya, era pluralisme agama, era pluralisme teknologi dan begitu
seterusnya. Di balik ungkapan itu terkan- dung maksud bahwasanya sangat sulit untuk
mempertahankan “paradigma tunggal “ dalam wacana apa pun. Semuannya serba beraneka
ragam, semua- nya harus dipahami dan didekati dengan multidimensional approach.*

Masyarakat yang bersifat pluralistik, sebenarnya, tidak hanya ciri khas masyarakat
industri modern. Dalam pengalaman historitas keberagamaan islam era kenaikan Nabi
Muhammad masyarakat yang pluralistik secara religius telah membentuk dan sudah pula
menjadi kesadaran umum pada saat itu. Keadaan demikian, sudah sewajarnya lantaran secara
kronologis agama Islam memang muncul setelah terlebih dahulu didahului oleh berkembangnya
agama Hindu, Budha, Kristen-Katolik, Majusi, Zoroaster, Mesir Kuno maupun agama-agama
lain. Untuk itu “dialog” antar iman termasuk tema sentral yang mewarnai al-Qur’an.

Dalam tulisan ini, penulis sengaja menggunakan istilah pluralisme dan bukan pluralitas—
sebagaimana yang digunakan oleh MUI. Menurut MUI, pluralitas itu tidak ada masalah, karena
pluralitas adalah suatu kenyataan. Akan tetapi, bahwa pluralisme itu bermasalah, karena
pluralisme itu suatu pemikiran yang menganggap semua agama itu sama. Karenanya, —menurut
MUI- istilah ‘pluralisme’ itu bukan hanya tidak tepat, tetapi haram meng- gunakannya.

Pluralitas adalah istilah dalam ilmu sosial yang berarti keberagaman ber- agama,
pluralisme merupakan paham yang tidak menafikan atau mengakui eksistensi agama-agama
yang ada dalam masyarakat. Namun pada sosialisasi fatwa MUI, mengatakan, pluralisme adalah
sebagai paham yang menghendaki bahwa setiap orang bebas memilih agama yang disenangi,
karena pada dasarnya setiap agama mengandung kebenaran, yang boleh jadi ada kebenaran pada
agama lain yang tidak dia anut. Mengakui pluralitas namun menafikan (mengharamkan) paham
mengenai pluralisme sangat mustahil karena keduanya merupakan satu kesatuan yang tidak
terpisahkan. Sama halnya memisahkan antara Islam dan muslim.

1 M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), h. 104 . lihat
juga M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas Atau His- torisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), h.
45 & 72.



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Dua tafsir mengenai pluralisme di atas, sangat bertentangan antara penaf- siran lewat kaca
mata ilmu sosial dengan kaca mata milik MUI. Ironisnya, yang berkembang pada masyarakat
awam adalah gambaran pluralisme pada ilmu sosial, namun menggunakan pengertian yang
dikembangkan oleh MUI, sehingga terjadi pergeseran makna tentang pluralisme yang
sebenarnya.

Menurut Budhy Munawar Rahman,? pembedaan yang terlalu keras semacam itu
diakibatkan oleh ketidakmengertian mengenai pluralisme itu sendiri. Bukan karena suatu
ideologi. Misalnya, mau membuat suatu kecenderungan agama baru dengan menyatukan semua
agama. Pluralisme itu pertama kali sebenarnya adalah suatu komitmen. Karena dalam kenyataan
masyarakat itu plural (pluralitas), maka kita menghormati kepluralan, kemajemukan, dan
keberbedaan itu. Jadi keberbedaannya yang ditekankan. Penghormatan terhadap perbedaan itu
yang ditekankan. Sekaligus kita punya komitmen bersama bahwa dalam keberbedaan itu kita
mau membangun sesuatu yang mempertemukan kita semua, yaitu civil society. Karena civil
society itu masyarakat dari berbagai macam kelompok, ras, suku, agama, atau apa saja.
Semuanya bisa hidup dalam suatu masyarakat. Yang disebut civil society adalah warga negara.

Amat sangat disayangkan jika MUI sebagai lembaga keagamaan dengan otoritasnya itu
mereka bertindak sewenang-wenang yang berimplikasi pada tindakan yang mengarah pada
otoritarianisme. Penulis sungguh mengecam tindakan itu yang sangat tidak manusiawi. Kalau
MUI membuat fatwa tentang pluralisme, berarti dia sudah menutup kemungkinan diskursus atau
‘problem discourse’. Karena dengan atas nama otoritas, MUI sebagai Majelis Ulama punya
otoritas tinggi, mereka menutup diskursus ini dengan mengatakan yang benar adalah ini.
Pluralisme yang ditekankan oleh penulis adalah teologi pluralisme. Yakni paham kita mengenai
agama orang lain itu bagaimana. Mulai dari yang eksklusif sama sekali, sampai yang membuka
diri sama sekali.

Paham pluralisme (dalam ilmu sosial) agama sesungguhnya merupakan kehendak
Allah SWT. Dalam Islam sendiri secara normatif mengakui hak dan keberadaan pengikut
agama lain (QS 2 : 256, QS 109 : 6). Secaraotomatis inilah prinsip dasar doktrin Islam
mengenai pluralisme sebagai kehendak Allah SWT. Hingga sudah sewajarnya umat Islam
menerima eksistensi  pluralisme agama (dalam ilmu sosial) secara positif sebagai
sebuah aturan dan kehendak Allah SWT yang tidak bisa dihindari.

Islam dan Pluralisme

Nurcholish Madjid, dalam “Masyarakat Madani dan Investasi Demokrasi: Tantangan dan
Kemungkinan” —sebagaimana yang dikutip Budhy Munawar Rahman— mengatakan bahwa
Pluralisme tidak dapat dipahami hanya dengan mengatakan bahwa masyarakat kita majemuk,
beraneka ragam, terdiri dari berbagai suku dan agama, yang justru hanya menggambarkan kesan
fragmentasi, bukan pluralisme. Pluralisme juga tidak boleh dipahami sekadar sebagai “kebaikan
negatif”’ (negative good), hanya ditilik dari kegunaannya untuk menyingkirkan fanatisisme (to
keep fanaticism at bay). Pluralisme harus dipahami sebagai “pertalian sejati kebinekaan dalam
ikatan-ikatan keadaban” (genuine engagement of diversities within the bonds of civility).
Bahkan pluralisme adalah juga suatu keharusan bagi keselamatan umat manusia, antara lain
melalui mekanisme pengawasan dan pengimbangan yang dihasilkannya. Dalam Kitab Suci
justru disebutkan bahwa Allah menciptakan mekanisme pengawasan dan pengimbangan antara

2 Lihat, Budhy Munawar Rachman, “Teologi Pluralisme di Persimpangan Jalan,” wawancara di Jaringan Islam
Emansipatoris, www.islamemansipatoris.com.


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

sesama manusia guna memelihara keutuhan bumi, dan merupakan salah satu wujud kemurahan
Tuhan yang melimpah kepada umat manusia.

“Seandainya Allah tidak mengimbangi segolongan manusia dengan sego- longan yang
lain, maka pastilah bumi hancur; namun Allah mempunyai kemurahan yang melimpah
kepada seluruh alam.”(QS. al-Bagarah/ 2:251).3

Salah satu kesadaran yang sangat berakar dalam pandangan seorang Muslim ialah bahwa
agama Islam adalah sebuah agama universal, untuk sekalian umat manusia. Pokok pangkal
kebenaran universal yang tunggal itu, menurut Nurcholish Madjid, ialah paham Ketuhanan
Yang Maha Esa atau Tawhid (secara harfiah) berarti ‘memahaesakan’, yakni memahaesakan
Tuhan).* Berdasarkan paham ke-tawhid-an inilah, al-Qur’an mengajarkan paham kemajemukan
keagamaan (religious plurality), yang dewasa ini menjadi tema penting dalam studi agama-
agama dan pembicaraan mengenai teologi agama-agama. Dalam pandangan teologi Islam, sikap
ini dapat ditafsirkan sebagai suatu harapan kepada semua agama yang ada: bahwa semua agama
itu pada mulanya menganut prinsip yang sama, dan karena alasan inilah al-Qur’an mengajak
kepada titik pertemuan (kalimat- un sawa’).

Konsep kalimatun sawa’ menurut Nurcholish Madjid, adalah kalimat, ide, atau prinsip
yang sama, yakni ajaran bersama yang menjadi “common platform” antara berbagai kelompok
manusia. Implikasi dari kalimatun- sawa ini menurut al-Qur’an adalah: Siapapun dapat
memperoleh ‘kese- lamatan’ asalkan dia beriman kepada Allah, kepada hari Kemudian, dan
berbuat baik — tiga pertanda dari orang-orang yang selamat menurut al- Qur’an yang dikatakan
dalam dua ayat yang persis hampir sama. “Sesung- guhnya orang-orang Mukmin, orang-orang
Yahudi, orang-orang Nasrani dan orang-orang Shabi’in, siapa saja yang beriman kepada Allah
dan Hari Kemudian serta berbuat kebajikan, bagi mereka pahala dari Tuhan mereka, tidak ada
kekhawatiran terhadap mereka, dan tidak pula mereka akan bersedih hati.””®

Pemahaman pluralisme seperti di atas berkaitan dengan pemahaman mengenai hakikat
universalisme agama. Bahwa semua agama pada dasarnya secara esoterik disatukan dengan
kebajikan universal, yang menjadikan setiap agama sama-sama memiliki pandangan dasar yang
sama tentang realitas yang absolut (absolut reality).”

Menurut Prof Dr. Abdulaziz Sachedina, guru besar Studi Agama di Univer- sitas Virginia,
pluralisme adalah “pondasi kehidupan bagi agama-agama” (ashl al-hayat bayna al-adyan).
Kita bisa melacak ayat-ayat Alqur’an yang mendukung pluralisme ini sebagai satu rahasia
dari lautan rahasia Allah. Salah satunya, Jika Tuhanmu menghendaki maka kalian akan
dijadikan umat satu. Ternyata Allah tidak berkehendak untuk menyatukan umat

% Nurcholish Madjid, “Masyarakat Madani dan Investasi Demokrasi: Tantangan dan Kemungkinan”, Republika,
10 Agustus 1999. Periksa juga, Budhy Munawar Rahman, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kaum Beriman
(Jakarta: Paramadina, 2001 ), h. 31.

4 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan
dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 178.

® Lihat QS. Ali ‘Imran/3: 6. Lihat juga, misalnya QS Yunus: 99, ¢’ Jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman
semua orang yang berada di muka bumi ini seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya
mereka menjadi orang-orang yang beriman?.”” Hal senada juga terdapat dalam QS An-Nahl: 93, ’Dan kalau Allah
menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu umat saja. Tetapi Allah menyesatkan siapa yang dikehendaki-
Nya dan memberi petunjuk kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Dan sesungguhnya kamu akan ditanya tentang
apa yang kamu perbuat’’.

6 Lihat QS. al-Bagarah/2:62. lihat juga ayat yang mirip sekali QS. al-Maidah/5:69.

7 Lihat, Siti Nadroh, Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999),
h. 115.

10


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

manusia. Nah, keragaman agama di sini yang disinyalir ayat tadi merupakan rahasia dan
kehendak Allah. Dan pluralisme sebagai dasar kehidupan semua agama mengajak Kita
membuka dan memahami rahasia Allah itu. Kera- gaman agama sebagai rahasia Allah
meliputi juga agama-agama lain yang biasa disebut “agama-agama Ibrahimi”®. Pluralisme
sendiri mengakui adanya tradisi iman dan keberagamaan yang berbeda antara satu agama
dengan agama lainnya. °

Pengakuan terhadap pluralisme agama dalam sebuah komunitas sosial menjanjikan
dikedepankannya prinsip inklusivitas (keterbukaan) — suatu prinsip yang mengutamakan
akomodasi dan bukan konflik— di antara mereka. Sebab, pada dasarnya masing-masing
agama mempunyai berbagai klaim kebenaran yang ingin ditegakkan terus, sedangkan rea-
litas masya- rakat yang ada terbukti heterogen secara kultural dan religius. Oleh karena itu,
inklusivitas menjadi penting sebagai jalan menuju tumbuhnya kepekaan terhadap berbagai
kemungkinan unik yang bisa memperkaya usaha manusia dalam mencari kesejahteraan
spiritual dan moral. Realitas pluralitas yang bisa mendorong ke arah kerja sama dan
keterbukaan itu, secara jelas telah diserukan oleh Allah Swt dalam QS. Al-Hujurat ayat 14.
Dalam ayat itu, tercermin bahwa pluralitas adalah sebuah kebijakan Tuhan agar manusia
saling mengenal dan membuka diri untuk bekerja sama.

Pandangan normatif ini jelas akan mendorong umat Islam untuk meng- hargai
kemajemukan keagamaan lewat sikap-sikap toleransi, keterbukaan dan fairness seperti
dicerminkan dalam konsep tentang siapa yang digolongkan sebagai Ahli Kitab (Ahl
Kitab). Tema pokok yang merupakan dasar pemersatu ketiga agama ini disajikan secara
jelas dalam al-Qur’an. Seperti yang ditunjukkan oleh Fazlur Rahman, pada bagian awal dari
Qur’an bermacam-macam Nabi yang berbicara kepada bermacam-macam orang diakui,
“namun pewartaan mereka adalah universal dan sama.” Warta yang disampaikan oleh nabi-
nabi yang berbeda, Abraham, Musa, Yesus, dan lain- lain, semuanya berasal dari sumber
satu-satunya yang oleh Qur’an disebut dengan berbagai nama “Asal Kitab” (43:4; 13:39)
dan “kitab yang terlin- dung” (56:78). Karena semua warta Nabi berasal dari sumber tunggal,
maka menurut Muhammad semua orang berkewajiban untuk mengimani semua warta ilahi.
Jadi Muhammad terpaksa menyatakan dalam Qur’an bahwa dia tidak saja beriman pada
Taurat dan Injil tetapi juga “Aku beriman pada Kitab apa aja yang diturunkan Allah” (42:15).
12 Menurut Qur’an, kebenaran dan bimbingan Allah tidak dibatasi melainkan tersedia secara

universal bagi semua orang: “Karena tiap-tiap bangsa mempunyai seorang pemimpin”
(13:7).

8 Dalam konteks agama Yahudi dan Kristen, Alqur’an menyebut mereka sebagai Ahli Kitab; pemeluk agama yang
memiliki kitab wahyu. Meskipun al-Qur’an juga mengakui mereka “memalsukan kitab sucinya”, namun Alqur’an
tetap menyebut mereka sebagai Ahli Kitab; yang wajib diterima keberadaannya dan dihormati. Di ayat lain dalam
surat Yunus: 99, “Dan jika Tuhanmu menghendaki, pastilah semua manusia di muka bumi akan beriman. Lalu
apakah kamu (wahai Muhammad) ingin memaksakan manusia untuk beriman?.” Adalah tidak masuk nalar
Alqur’an jika membenci dan memaksa seseorang untuk beriman. Secara khusus ayat ini ditujukan kepada
Rasulullah Saw, karena beliau tidak dibebani oleh Allah untuk bertanggung jawab agar seluruh manusia masuk
Islam. Dalam ayat lain juga disebutkan; 1a ikréh fi al-din (tiada paksaan dalam beragama). Prinsip-prinsip tadi
menunjukkan bahwa Allah tidak menginginkan pemak- saan dalam beragama. Pandangan dan sikap yang
menginginkan semua umat manusia beriman atau berislam bertentangan dengan kemauan Allah yang
menginginkan kera- gaman agama. Lihat, Abdulaziz Sachedina, “Negara Tidak Punya Hak Mengurusi Kei-
manan,” www.islamlib.com.

® Lihat, Ahmad Fuad Fanani, “Islam, Pluralisme, dan Kemerdekaan Beragama,” www.islamlib.com.

11


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Fazlur Rahman berpendapat bahwa kata Kitab sering digunakan dalam Qur’an bukan
untuk mengacu pada suatu kitab khusus yang diwahyukan “melainkan sebagai suatu istilah
generasi yang menunjukkan totalitas wahyu Ilahi (misalnya, 2:213)”. Gagasan mengenai
satu wahyu a priori ini dikaitkan dalam Qur’an dengan gagasan mengenai bangsa
manusia yang semula bersatu.

“Manusia adalah satu umat. Allah membangkitkan para nabi sebagai pengemban
berita baik dan sebagai juru ingat; dan bersama mereka Dia menurunkan kitab dengan
kebenaran, agar kitab ini dapat meng-adili di antara manusia, mengenai hal yang tentangnya
mereka Dberselisin. Dan tak ada yang berselisin tentang itu (yaitu, menyangkut
kebenaran) kecuali mereka yang telah diberi kitab itu, sesudah tanda bukti datang kepada
mereka, karena saling iri hati di antara mereka.” (QS.Al-Bagarah (2):213).

Menurut Qur’an, pada mulanya manusia bersatu, namun berselisih karena mereka saling
iri hati. Beberapa Muslim melihat perpecahan ini sebagai akibat dari adanya bermacam-macam
versi dari “satu Kitab” yang diper- kenalkan oleh nabi-nabi yang berbeda. Mengapa wahyu para
nabi harus bertindak sebagi kekuatan pemecah tampaknya tidak dapat dijawab, kecuali
mengatakan bahwa itu adalah sebuah misteri yang dapat diatasi Allah kalau Allah
menghendakinya. Fakta bahwa Allah tidak mengatasinya dijelaskan sebagi pemberi peluang
bagi bermacam-macam agama untuk bersaing satu sama lain dalam hal kebaikan.

“Jika Allah menghendaki, niscaya ia akan membuat kamu satu umat, tetapi la akan
menguji kamu dengan apa yang la berikan kepada kamu. Maka berlomba-lombalah dalam
kebaikan. Kepada Allah-lah kamu akan kembali lalu la akan memberitahukan kepada kamu
(kebenaran) apa yang kamu berselisih di dalamnya.” (QS. Al-Maidah (5):48).

Dalam buku ‘Figh Lintas Agama’ dikatakan bahwa para pemeluk kitab suci: al-Qur’an,
Taurat dan Injil menyadari beberapa perbedaan di antara mereka, al-Qur’an dan didukung oleh
kajian keagamaan modern lebih banyak memandang adanya titik-titik persamaan dibandingkan
titik-titik perbeda- annya. Maka pada prinsipnya kitab-kitab suci tersebut tidak boleh dikon-
frontasikan, tetapi justru harus dicari dan dihayati dasar-dasar perte- muannya. Al-Qur’an tidak
menghendaki konfrontasi serupa itu, karena Kitab suci kaum Muslim melihat dirinya sebagai
kelanjutan yang konsisten dari Injil dan Taurat, bahkan kitab-kitab atau lembaran-lembaran
(shuhuf) para Nabi sebelumnya.

Kenyatan bahwa al-Qur’an hadir setelah Injil mengisyaratkan adanya per- kembangan
maupun perbedaan, meskipun segi persamaanya lebih asasi.

Titik persamaan antara kitab-kitab suci tidak terbatas hanya Al-Qur’an, Injil dan Taurat,
tetapi juga Kkitab-kitab suci yang lain jauh lebih banyak diban- dingkan titik-titik
perbedaanya. Mengenai Taurat dan Injil, Ibn Taimiyah mengatakan bahwa sebagian besar
ajaran Kitab-kitab Suci tersebut tetap benar, dan hukum-hukum atau syari’atnya masih
berlaku untuk kaum Muslim, sepanjang tidak dengan jelas dinyatakan telah di-nasakh
atau diganti oleh Al-Qur’an.

Al-Qur’an melarang orang Islam berdebat dengan para penganut Kitab Suci (ahl al-
Kitab), kecuali dengan cara yang lebih baik atau sopan. Kaum Muslim diperintahkan untuk
menyatakan kepada Ahli Kitab bahwa mereka beriman kepada ajaran yang diturunkan kepada
mereka sendiri, dan yang diturunkan kepada Ahli Kitab, dan bahwa Tuhan mereka dan
Tuhan Ahli Kitab adalah sama, yaitu Tuhan Yang Maha Esa, dan semuanya adalah orang-
orang yang pasrah (muslimun) kepada Tuhan Yang Maha Esa. ( QS. 29:46).

Segi persamaan yang sangat asasi antara semua Kitab Suci adalah ajaran Ketuhanan Yang
Maha Esa. Hal ini berbeda dengan persoalan kaum Musyrik yang pada zaman Nabi tinggal di

12


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

kota Makkah. Kepada mereka inilah dialamatkan firman Allah, “Katakan (Muhammad), Aku
tidak akan menyem- bah yang kamu sembah, dan kamu pun tidak menyembah yang aku
sembabh..., bagi kamu agamamu, dan bagiku agamaku” (QS. al-Kafirun). Ayat yang sangat
menegaskan perbedaan konsep “sesembahan” ini ditunjukan kepada kaum musyrik Quraisy dan
bukan kepada Ahli Kitab.

Perbedaan tentang konsep “sesembahan” ini tetap ditegaskan Al-Qur’an, meskipun
orang-orang Arab musyrik saat itu percaya kepada Allah. Mereka menggunakan perkataan
“Allah” (Al-Lah) untuk sesembahan mereka, namun dengan pengertian yang berbeda
dan menyimpang dari pengertian yang benar (QS. 43:87). Mereka percaya bahwa Allah
punya banyak anak, dan “anak” Allah itu perempuan semuanya, seperti Al-Lat, Al-Uzza
dan Manat (QS. 53: 19-23). Sekalipun kaum Ahli Kitab kecuali yang berbahasa Arab
tidak menggunakan perkataan ‘“Allah” untuk obyek sesembahan mereka, Al-Qur’an
menyebutkan bahwa konsep Ketuhanan dalam Kitab Suci mereka sama dengan yang ada dalam
Al-Qur’an.

Hal itu menunjukkan bahwa dalam pengertian yang benar tentang Tuhan, masalah nama
bukanlah hal yang asasi; yang asasi ialah pengertiannya. Oleh karena itu ketika Nabi SAW.
memperkenalkan nama Tuhan sebagai al- Rahman, orang-orang menolak, karena mereka
tidak tahu, dan tidak pernah mendengar perkataan itu. Reaksi penolakan terekam dalam
Kitab Suci, dalam suatu firman yang bernada polemis: Katakan (Muhammad), “seluruh Dia itu
Allah atau al-Rahman, apapun yang kamu seru, bagi-Nyalah nama-nama yang baik...” (QS.
17:110).

Dan atas dasar persamaan tersebut, Al-Qur’an memuat perintah Allah kepada
Nabi saw. agar berseru kepada semua penganut kitab suci untuk berkumpul dalam titik
kesamaan, yakni Ketuhanan Yang Maha Esa (QS. 3:64). Bahkan kepada kaum Yahudi dan
kaum Nasrani pun diserukan untuk mentaati ajaran-ajaran yang ada dalam kitab-kitab
suci  mereka, sebab mereka yang tidak menjalankan ajaran yang diturunkan Allah adalah
orang- orang Kafir, orang-orang zalim (dialamatkan kepada kaum Yahudi), dan mereka itu
orang-orang fasik (dialamatkan kepada kaum Nasrani) (QS. 5:44- 47).16

Paham pluralisme (dalam ilmu sosial) agama sesungguhnya merupakan kehendak
Allah SWT. Dalam Islam sendiri secara normatif mengakui hak dan keberadaan pengikut
agama lain (QS. 2: 256, QS. 109: 6). Secara otomatis inilah prinsip dasar doktrin Islam
mengenai pluralisme sebagai kehendak Allah SWT. Hingga sudah sewajarnya umat Islam
menerima eksistensi  pluralisme agama (dalam ilmu sosial) secara positif sebagali
sebuah aturan dan kehendak Allah SWT yang tidak bisa dihindari.

Pluralisme adalah fakta sosial yang selalu ada dan telah menghidupi tradisi agama-agama.
Walau demikian, dalam menghadapi dan menanggapi kenyataan adanya berbagai agama
yang demikian pluralistik itu, agaknya setiap umat beragama tidaklah monolitik. Mereka
cenderung menempuh cara dan tanggapan yang berbeda-beda, yang jika dikategorisasikan
terbelah menjadi dua kelompok yang saling berhadap-hadapan.17

Pertama, kelompok yang menolak secara mutlak gagasan pluralisme agama. Mereka
biasanya disebut sebagai kelompok eksklusivis. Dalam memandang agama orang lain,
kelompok ini sering kali menggunakan standar-standar penilaian yang dibuatnya sendiri untuk
memberikan vonis dan menghakimi agama lain. Secara teologis, misalnya, mereka beranggapan
bahwa hanya agamanyalah yang paling otentik berasal dari Tuhan, sementara agama yang lain
tak lebih dari sebuah konstruksi manusia, atau mungkin juga berasal dari Tuhan tapi telah
mengalami perombakan dan pemalsuan oleh umatnya sendiri.  Mereka  memiliki

13


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

kecenderungan membenarkan agamanya, sambil menyalahkan yang lain. Memuji agama
diri sendiri seraya menjelekkan agama yang lain. Agama orang lain dipandang bukan
sebagai jalan kese- lamatan paripurna. Mereka mendasarkan pandangan-pandangannya
itu pada sejumlah ayat di dalam al-Quran. Misalnya, [1] QS. Ali Imran (3): 85, [2] QS. Ali Imran
(3): 19 [3] QS Al-Maidah (5): 3. [4] QS An-Nisa (4): 144.

Kedua, kelompok yang menerima pluralisme agama sebagai sebuah kenyataan
yang tak terhindarkan. Kelompok ini biasanya berpandangan bahwa agama semua nabi
adalah satu. Mereka menganut pandangan tentang adanya titik-titik persamaan sebagai
benang merah yang mempersam- bungkan seluruh ketentuan doktrinal yang dibawa oleh
setiap nabi. Bagi kelompok kedua ini cukup jelas bahwa yang membedakan ajaran masing-
masing adalah dimensi-dimensi yang bersifat teknis-operasional bukan yang substansial-
esensial, seperti tentang mekanisme atau tata cara ritus peribadatan dan sebagainya.
Terdapat ayat yang menjadi menu favorit di kalangan kelompok kedua ini. Misalnya, [1]
QS. Al-Kafirun (109):6 [2] QS. Al-Bagarah (2): 256. [3] QS. Al-Maidah (5): 69, [4] QS. Al-
An’am (6): 108.

Karenanya dalam menyikapi dua kelompok yang berbeda pendapat di atas, kiranya
diperlukan kearifan dalam melakukan pembacaan (penafsiran) terhadap teks-teks al-Qur’an.
Sehingga klaim-klaim kebenaran tidak hanya dimonopoli oleh kelompok tertentu.

Secara dialektis dan hermeneutis, Al-Qur’an memberikan penawaran yang bersifat terapis
dari kecenderungan umat beragama yang selalu ingin menuntut truth claim secara sepihak. Al-
Qur’an memberikan jawaban yang sangat tegas pernyataan-peryataan umat beragama yang
bersifat eksklusif tersebut. Petunjuk bukanlah fungsi dari kaum-kaum tertentu tetapi dari Allah
swt dan manusia-manusia yang saleh; tidak satu kaum pun dapat mengatakan (mengklaim)
bahwa merekalah yang telah diangkat Allah swt dan yang telah memperoleh petunjuk-petunjuk-
Nya; keseluruhan argu- mentasi Al-Quran menentukan ide pengangkatan dan pengakuan “kese-
lamatan” secara sepihak tersebut:

“Setelah mencoba Ibrahim dengan beberapa perintah dan menyem- purnakannya, Allah
berkata (kepadanya), “Aku akan mengangkat engkau menjadi pemimpin umat manusia.”
Ibrahim bertanya, “Bagaimanakah dengan anak cucuku?” dan Dia (Allah) menjawab, “ke
Dalam janji-Ku tidak tercakup orang-orang yang aniaya.”

Itulah kaum di zaman dahulu bagi mereka apa-apa yang mereka usahakan dan bagi kalian
(wahai kaum Muslimin) apa-apa yang kalian usahakan. Kepada mereka tidak ditanyakan
mengenai apa-apa yang telah mereka usahakan.

Secara normatif-doktrinal, Al-Qur’an dengan tegas menyangkal dan menolak sikap
eksklusif dan tuntutan truth claim secara sepihak yang berlebihan, seperti biasa melekat pada
diri para penganut agama-agama (termasuk di dalamnya para penganut agama lIslam). Al-
Qur’an berkali-kali mengakui adanya manusia-manusia yang saleh di dalam kaum-kaum
tersebut, yaitu Yahudi, Kristen, dan Shabi’in seperti pengakuan akan adanya manusia yang
beriman di dalam Islam:

“Orang-orang beriman (orang-orang Muslim), orang-orang Yahudi, orang-orang
Kristen, dan orang-orang Shabi’in yang percaya kepada Allah dan hari kiamat, serta
melakukan amal kebajikan akan memperoleh ganjaran dari Tuhan mereka, tidak ada sesuatu
pun yang harus mereka khawatirkan, dan mereka tidak akan berduka.”19

Menurut Fazlur Rahman, hampir seluruh mufassir Muslim (para penulis tafsir) dengan
sia-sia telah berusaha untuk tidak menerima maksud yang begitu jelas dinyatakan oleh kedua
ayat tersebut di atas: bahwa orang-orang dari kaum dan pengikut agama yang mana pun juga

14


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

mempercayai Allah swt dan hari kiamat, serta melakukan amal kebajikan akan memperoleh
kese- lamatan.

Kebanyakan para penulis tafsir Al-Qur’an mangatakan bahwa yang di maksud dengan
orang-orang Yahudi, Kristen dan Shabi’in di dalam ayat- ayat tersebut adalah orang-orang
Yahudi, Kristen, dan Shabi’in yang telah masuk Islam. Penafsiran seperti ini jelas sekali tidak
tepat —untuk tidak mengatakan salah— karena seperti yang terlihat di dalam ayat-ayat tersebut,
orang-orang Muslim adalah yang pertama di antara keempat kelompok “orang-orang yang
percaya kepada ...” . Selanjutnya, para penulis tafsir Al- Qur’an tersebut mengatakan, mungkin
pula yang dimaksud dengan orang- orang sebelum kedatangan Nabi Muhammad saw. Inilah,
menurut Fazlur Rahman, yang lebih salah lagi. Terhadap pernyataan orang-orang Yahudi dan
Kristen bahwa di akhirat nanti mereka saja yang akan memperoleh keselamatan, Al-Qur’an
berkata:

“Sebaliknya, yang berserah diri kepada Allah dan melakukan amal- kebajikan akan
memperoleh pahala dari Tuhannya, tidak ada sesutau pun yang harus mereka khawatirkan dan
dia pun tidak akan berduka.”

Bahkan ada Mufassir/ulama, yang mengatakan bahwa ajaran-ajaran para Nabi sebelum
Nabi Muhammad tidak berlaku lagi karena, bagi meraka, Al- Qur’an merupakan wahyu Ilahi
terakhir yang telah menghapus dan mem- batalkan ajaran sebelumnya.

Namun, ada pula ulama yang berpendapat bahwa ajaran Nabi Musa dan Isa as tetap
berlaku dan sah. Salah seorang pakar Islam kontemporer, Mahmoud Ayyoub, melontarkan kritik
pada perkembangan teologi dan hukum Islam yang menetapkan secara pasti doktrin
penghapusan ajaran-ajaran Yahudi dan Kristen oleh Al-Qur’an. Menurut Ayyoub, Al-Qur’an
tidak menetapkan bahwa ia telah menghapus keabsahan Taurat dan Injil, demikian Nabi
Muhammad tidak mensyaratkan kelompok ahl al-Kitab untuk mening- galkan agama mereka
sebagai imbalan untuk hidup berdampingan dan bersama-sama dengan umat Islam.

Tetapi, ayat-ayat inklusif itu selalu diklaim oleh penafsir eksklusif, telah dibatalkan (di-
naskh) oleh berbagai ayat yang mengait-ngaitkan ahli kitab dengan kekafiran. Karena itu, untuk
mematahkan argumen pembatalan tersebut, perlu kiranya di sini dijelaskan agak rinci mengenai
kenyataan bahwa Al-Qur’an tidak menetapkan ahli kitab sebagi kafir.

Seperti dimaklumi, Al-Qur’an tak pernah langsung memberikan predikat kafir (dengan
kata sifat/ isim Fa’il) kepada ahli kitab. Memang ada beberapa predikat kafir yang secara tidak
lagsung ditujukan kepada mereka. Tetapi sebagaimana, telah diperiksa Farid Essack,
beberapa predikat ini selalu disertai dengan ungkapan-ungkapan pengecualian seperti
ungkapan “sebagian”, “kecuali” dan sebagainya. Atau banyak kata kekafiran (kata benda/
mashdar) yang dinisbatkan kepada mereka, tetapi dibarengi dengan ungkapan eksepsional
seperti itu (lihat, misalnya, Qs. 2:105; 12:109; 5:78 & 110; 59:2; 98:1&6; 3:69-71&110).
Dipihak lain, Al-Qur’an secara eksplisit membedakan antara golongan kuffar (plural dari kata
kafir) dan ahli kitab (Qs. 5:56). Ini semua menunjukan bahwa Al-Qur’an tak pernah menetapkan
ahli kitab sebagi kafir.

Terlebih dari Al-Qur’an membagi umat yang pernah disapanya menjadi “tiga golongan”.
Pertama, mereka yang membangkang Nabi terdahulu dan juga Nabi saw. Mereka ini
diancam akan mendapatkan “kemurkaan di atas kemurkaan” , setimpal dengan dua kali
pembangkangnya, yakni kepada Nabi saw dan Nabi terdahulu (QS. 2:90). Kedua, ahli kitab
yang pasca datangnya

15


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Nabi menerima risalah beliau dan bergabung dengan komunitas Muslim. Mereka
dijanjikan Allah akan mendapatkan pahala dua kali (marratain) karena dua Kkali
keimanannya, yakni kepada Nabi terdahulu dan juga Nabi SAW. Dengan Kkata lain,
kelompok ini adalah ahli kitab yang telah menjadi Muslim atau masuk Islam (QS. 28:54).
Ketiga, ahli kitab yang beriman kepada Nabi terdahulu, tapi tidak bergabung dengan
komunitas Nabi Muhammad. Al-Qur’an tetap mengakui secara eksplisit keimanan mereka
(QS. 3:113-114) Banyak mufassir eksklusif bersih keras mengatakan bahwa kelompok ahli
kitab yang ditunjuk ayat ini adalah ahli kitab yang telah masuk Islam (kelompok kedua).
Tetapi penafsiran ini sama sekali tidak berdasar karena soal ahli kitab yang telah masuk
Islam, Al-Qur’an telah menyebutkanya di tempat lain(QS. 28:54). Dengan demikian, tak ada
alasan untuk membatalkan ayat-ayat inklusif dengan berbagai ayat yang mengait- ngaitkan
ahli kitab dengan kekafiran. Sebab berbagai ayat seperti itu tidak berarti menetapkan ahli
kitab sebagai kafir.

Menurut Alwi Shihab, al-Qur’an menggunakan sebutan ahl al-Kitab terha- dap orang-
orang Yahudi dan Kristen guna menunjukkan keakraban. Ahl dalam Bahasa Arab merujuk pada
hubungan keluarga, di mana tidak ada hubungan antarmanusia dengan sesamanya yang lebih
dekat dari hubungan keluarga. Al-Qur’an tampaknya ingin menjelaskan bahwa antara umat
Islam, Yahudi, dan Kristen terjalin hubungan yang erat bagaikan sebuah keluarga. Untuk
memperkuat penegasan tersebut, yaitu agar jalinan kekeluargaan tidak terputus, banyak sekali
ditemukan anjuran dalam Al-Qur’an untuk berlaku baik terhadap Ahl al-Kitab. Al-Qur’an
bahkan mengajak mereka untuk menyatukan pandangan dalam rangka mencari titik temu
tertentu. Di tambah lagi, Nabi Muhammad tidak henti-hentinya menjelaskan bahwa Al- Qur’an
pada dasarnya sejalan dan melengkapi ajaran-ajaran Taurat dan Injil.

Dalam Al-Qur’an tersendiri, pada beberapa bagian, ditunjukkan kesaksian Ahl al-
kitab akan kebenaran Al-Qur’an, dan untuk itu hubungan baik dengan mereka harus
dijaga dan dipertahankan. Ayat-ayat dalam Al-Qur’an yang dimaksud antara lain ( QS., 10:94):
Allah berfirman “Maka jika kamu (Muhammad) berada dalam keragu-raguan tentang
yangkami turunkan kepadamu, maka tanyakanlah pada orang-orang yang membaca
kitab sebelum kamu. Sesungguhnya telah datang kebenaran kepadamu dari Tuhanmu,
sebab itu janganlah sekali-kali kamu termasuk orang yang ragu- ragu. “ Pada ayat lain Al-Qur’an
memerintahkan (agar hubungan antar umat Islam dan Ahl al-kitab dapat terpelihara sebaik-
baiknya) (QS. 29:46): “Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahl al-kitab, melainkan dengan
cara yang paling baik, kecuali dengan orang-orang zalim di antara mereka, dan katakanlah,
‘Kami telah beriman kepada (kitab-kitab) yang di turunkan kepada kami dan diturunkan
kepadamu; Tuhan kami dan Tuhanmu adalah satu; dan hanya kepada-Nya kami berserah diri.

Bertolak dari sumber ini, kiranya dapat dipahami mengapa Islam mem- benarkan kepa-da
umatnya untuk menikahi wanita Ahl al-kitab dan menerima cara penyembelihan hewan mereka
(QS. Al-Maidah 5:5).

Khusus terhadap agama Kristen dari Ahl al-Kitab, Al-Qur’an memuji sikap sebagian dari
mereka yang menunjukkan keakraban dan persahabatan (QS. 5:82). Terciptanya keakraban
terbukti sendiri oleh Nabi atas perkawinannya dengan Maria al-Qubtiyah, yang sebelumnya
beragama Kristen Koptik. Semua ini menggambarkan keakraban hubungan antara Kristen
dan Islam. Bertitik tolak dari bukti-bukti yang diberikan tersebut, Rasyid Ridha ber-
kesimpulan bahwa pada dasarnya, agama Kristen memang tidak berten- tangan dengan
ajaran Islam. Pertentangan tercipta tidak lain berasal dari para penganut agama Kristen
yang menyimpang. Oleh karena itu, lanjut Ridha, yang memperoleh peringatan keras

16


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

adalah penganutnya yang me- nyimpang dari jalan yang diberikan oleh Isa as. Terhadap
hal ini, Charis Waddy (seorang pemuka Kristen) berkomentar sebagai berikut: “ The Quran
criticizes both Christian and Jews for neglecting the truths their Scriptures teach, and
misunderstanding them. It can be admitted with humility that there is truth in this criticism
“ (Al-Qur’an mengkritik penganut Kristen dan Yahudi atas kelalaian serta kesalah-pahaman
atas kebenaran-kebenaran yang diajarkan oleh Kitab-kitab suci mereka. Dengan segala
kerendahan hati kritik tersebut dapat diakui bahwa terdapat kebenaran atas kritik tersebut).

Keakraban yang terjalin antara Islam pada masa formatifnya dan umat Kristen jauh
berbeda dengan hubungan Islam dan penganut Yahudi. Peng- anut Yahudi dari segi doktrin
dan hukum lebih mendekati Syar’ah Islam. Sayangnya, hubungan Islam-Yahudi
berkembang cenderung ke arah per- musuhan. Penyebab utama memburuknya hubungan
keduanya ialah ulah beberapa kelomppok Yahudi yang berusaha mengusir dan membunuh
Nabi Muhammad, selain konspirasi mereka dengan Arab Jahiliyah Mekkah dalam rangka
menggagalkan misi Islam (QS. 9: 13). Aksi Yahudi tersebut dijawab umat Islam dengan
mengumumkan perang terhadap suku-suku Yahudi, khususnya terhadap Banu Qaynuqa’,
Banu Nadir, dan Banu Quraizah, yang kemudian disusul dektrit Nabi Muhammad untuk
mengusir segenap penghuni Yahudi dari Madinah. Permusuhan antara kelompok Yahudi dan
umat Islam juga terekam dalam Al-Qur’an ( QS. 5:82).21

Dalam pandangan Amin Abdullah, secara normatif-doktrinal, al-Qur’an telah
mengantisipasi kemungkinan timbulnya sikap dan budaya saling men- cemooh dan
merendahkan antara kelompok yang satu dengan yang lain. Tindakan mencemooh dan
mengejek, serta merendahkan orang, apalagi kelompok lain, merupakan cikal bakal dan sumber
konflik sosial yang potensial. Untuk itu Al-Qur’an mengingatkan dengan tegas sebagai berikut:

“Hai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum mengolok- olokkan kaum yang
lain (karena) boleh jadi mereka (yang di olok- olokkan) lebih baik daripada mereka (yang
mengolok-olokkan) dan jangan pula wanita-wanita (mengolok-olokkan) wanita lain karena
boleh jadi wanita-wanita (yang diperolok-olokkan) lebih baik daripada yang mengolok-olok;
dan janganlah kamu penggil-memanggil dengan gelar- gelar yang buruk. Seburuk-buruknya
panggilan ialah (panggilan) yang buruk sesudah iman (seperti sebutan fasik, kafir, dan lain-lain
pen.) dan barang siapa yang tidak bertobat, maka mereka itulah orang-orang yang zalim.”

Lebih tegas lagi, tidak hanya perbuatan olok-mengolok yang tidak dibe- narkan oleh Al-
Qur’an, bahkan tindakan “berprasangka * pun diharapkan dijauhi oleh umat manusia yang
beriman.

“Hai orang-orang yang beriman, jauhilah kebanyakan dari prasangka, sesungguhnya
sebagian prasangka itu adalah dosa dan janganlah kamu mencari-cari kesalahan orang lain dan
janganlah sebagian kamu meng- gunjing sebagian yang lain. Sukakah salah seorang kamu
memakan daging saudaranya yang sudah mati? Tentulah kamu merasa jijik kepa- danya.
Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha penerima tobat lagi Maha Penyayang.”

Kedua ayat tersebut, kemudian diakhiri dengan seruan yang bersifat transkultural dan
transreligius;

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki- laki dan seorang
perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling
mengenal, sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang
paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal.”

17


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Dengan memperhatikan cara membaca ayat-ayat Al-Qur’an secara dialektis dan
hermeneutis, dapat dikatakan bahwa secara doktrinal-normatif sesung- guhnya Al-Qur’an jauh
lebih liberal dan radikal sekaligus arif dalam me- nanggapi isu pluralitas agama. Dengan
tegas Al-Qur’an lebih menganjurkan untuk saling “berkenalan”, “bersahabat” (li ta’arafu),
“berdialog” (jadilhum billati hiya ahsan), dan tidak memerlukan pemaksaan untuk menganut
agama tertentu termasuk agama Islam (la ikraha fi al-din).

Penafsiran inklusif dengan mencari kemungkinan alternatif seperti di atas, misalnya,
direpresentasikan oleh orang-orang semacam Mohammed Arkoun, Hassan Hanafi, Fazlur
Rahman, Nurcholish Madjid, dan lain-lain. Bagi mereka, teks merupakan sumber inspirasi,
resource untuk melakukan adaptasi dan adjustment. Karenanya kausus teks yang dianggap
secara legalistik qath’i atau baku, berkaitan dengan hukum, harus direinterpretasi, apalagi
karena jumlahnya sedikit sekali.

Pluralisme Bukan Relativisme-Nihilisme

Karena teks Al-Qur’an hadir untuk dibaca dan dipahami, maka dalam setiap proses
pemahaman, juga terjadi proses penafsiran di situ. Adakah ini berarti membiarkan relativisme
terhadap pemahaman Al-Qur’an?

Pada umumnya, umat beragama menganggap bahwa relativisme adalah momok yang
sangat ditakuti dan sekaligus dijahui. Relativitas begitu berwajah sangat ‘“negatif’ dan
merupakan sesuatu yang harus ditolak. Mengapa? karena dalam bayangan para pendukungnya,
relativisme pasti mengandung arti tidak adanya standar-satandar akibat atau nilai yang kukuh,
tegas dan baku atau penolakan terhadap ‘“kebenaran umum”. Relativisme seolah-olah mesti
diidentikkan dengan nihilisme moral dan value vacuum. Secara implisit dan bahkan secara
eksplisit, relativisme juga mengandung arti bahwa seluruh pendapat, pandangan dan keyakinan
agama-agama mempunyai “nilai yang sama”. Disebabkan adanya berbagai konotasi yang begitu
negatif, orang beragama cenderung menolak paham ‘“eksklusif” dan lebih mendukung truth
claim. Tanpa benar-benar disadari bahwa pilihan yang ini pun dalam batas-batas yang
melampaui kewajaran juga dapat dengan mudah mengantarkan seeorang atau kelompok pada
sikap fundamentalisme, ekstrimisme, dan radikalisme. Persoalannya adalah sedemikian buruk
dan menakutkankah wajah dan gambaran tentang “relativitas”?

Untuk menjelaskan kata relativisme, ada baiknya kita kaitkan dengan emapat kata lainnya
yang diharapkan bisa menerangkan satu terhadap yang lain, yaitu: absolutisme, relativisme,
obyektivisme, subjektivisme, dan nihi- lisme. Dalam wacana keagamaan, kata absolut biasanya
dimaksudkan untuk mengungkapkan adanya kebenaran mutlak yang dimaknai oleh orang yang
beriman, sehingga kebenaran itu tidak bisa dibantah lagi. Konsep absolut bisa ditemui dalam
wacana teologi dan filsafat, bisa juga dalam kaidah ilmu figih, yakni yang berupa diktum Al-
Qur’an yang diyakini jelas dan sudah final kebenarannya. Sebaliknya, nihilisme berpandangan
dalam hidup ini tak ada nilai atau kebenaran yang absolut. Karena paham nihilisme tak lagi
mengakui adanya sumber atau fondasi kebenaran final, maka semua konsep nilai telah
tersekularkan dan, akhirnya, sesuatu hanya dinilai pada nilai tukarnya untuk kepentingan praktis
duniawi. Secara padat dan singkat nihilisme dirumuskan oleh Gianni VVatimo:

“Nihilism is the situation in whict the human subject explicitly recognizes that the lack
of foundation is a constitutive part of its condition (what Nietzsche calls elsewhere’ the
death of God”

Jika diartikan secara bebas, nihilisme adalah satu kehidupan di mana manusia secara tegas
mengingkari adanya landasan yang dianggap mutlak, yang oleh Nietzsche di ekspresikan

18


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

sebagai “kematian Tuhan”. Lebih lanjut Vatimo mengatakan, karena faham nihilisme tidak
mengaku sumber yang absolut, maka mereka memandang teks tak ubahnya bagaikan rentetan
jejak yang tidak memiliki batas akhir, orang berlari dari teks ke teks, dari penafsiran ke
penasiran yang tak berkesudahan dan akhirnya akan sampai pada ujung nihilisme.

Kemudian kata objektivisme mengandaikan adanya penghadapan serta pengambilan jarak
antara subjek-subjek yang hanya dimungkinkan secara teoritis dalam kajian ilmu alam. Lalu di
mana letak relativisme? dengan menggunakan metode hermeneutika untuk memahmai teks al-
Qur’an, maka pengertian relativisme berada di antara garis absolutisme dan nihilisme.

Dalam kaitan ini, kita bisa membedakan antara, “theistik relativism” dan “nihilistik
relativism”. Menarik kita renungkan sebuah contoh ketika seo- rang ulama menulis kitab
keagamaan di mana pada akhir pembahasannya, ia senantiasa menulis: wa Allah a’lam bi al-
Shawab. Artinya, 1a mengakui “hanya Allah Yang Maha Mengetahui kebenaran”. Ungkapan ini
jelas sebuah peryataan betapa relatifnya pemahaman manusia atas al-Qur’an dan ilmu

Tuhan. Dengan demikian, sebuah pemahaman dan interpretasi terhadap al- Qur’an tidak
bisa dikategorikan sebagai pengetahuan absolut, karena bagai- manapun, ia merupakan produk
penalaran manusia. Ketika pemahaman terhadap al-Qur’an secara ontologis diabsolutkan
maka ia telah menyamai atau bahkan menyaingi al-Qur’an sendiri. Jadi, merelatifkan
pemahaman al- Qur’an tidak serta merta terjatuh pada nihilisme. Dengan demikian, produk
pemahaman dan penasiran terhadap al-Qur’an yang didasari iman meru- pakan penghubung
antara yang absolut dan yang relatif, antara yang sakral dan profan. Artinya, pemahaman
kita terhadap teks al-Qur’an bersifat relatively absolut. Ia relatif karena produk nalar yang
serba terbatas, namun memiliki nilai absolut karena yang dikaji dan diimani adalah firman
Tuhan. Sampai batas tertentu, kapasitas nalar manusia dan firman Tuhan pasti mempunyai
kesinambungan, mengingat keduanya merupakan ciptaaan Tuhan sendiri yang telah
didesain sedemikian rupa agar nalar dan firman- Nya bisa saling berhubungan.

Dalam pandangan Amin Abdullah, relativitas dan relativisme di sini dipa- hami sebagai
suatu cara untuk “membuka kesempatan bagi pemahaman sebuah objek dari berbagai dimensi
serta aspek yang ada”. Jadi, relativitas sama sekali bukan dipahami sebagai sebuah sikap
penolakan secara total terhadap nilai-nilai ajaran-ajaran agama tertentu yang sudah baku.

Relativitas —agaknya Amin Abdullah lebih suka memakai istilah relativitas dari pada
relativisme— di sini bukannya berarti penolakan total terhadap adanya standar umum, nilai-
nilai fundamental keagamaan, prinsip-pinsip tauhid dan sebagainya. Relativitas sekaligus
pluralitas di sini, lebih dimak- sudkan sebagai istilah “teknis metodologis” yang justru
sangat dibutuhkan dalam dunia pemahaman penafsiran dan pemaknaan karena istilah tersebut
dimaksudkan sebagai gambaran atau potret kenyataan betapa perbedaan budaya, agama,
bahasa, dan tradisi memberikan gambaran tentang duniatermasuk dunia realitas keagamaan
yang juga berbeda antara yang satu dengan yang lainnya. Kenyataan adanya hubungan
yang kukuh antara “pemikiran ‘“dan “objek pemikiran” (yang plural) merupakan
pengukuhan tentang perlunya langkah-langkah dan “prosedur” pemahaman yang harus
dilalui, dan bukannya simbol kekosongan atau keputusan moral.

Dengan demikian, persoalan relativitas di sini lebih terkait pada aspek “metodologis”, dan
bukannya pada persoalan metafisis. Relativitas di sini terkait dengan perlunya sebuah
“model” penafsiran dan “kerangka pema- haman” yang besifat praktis, dan bukannya suatu
peryataan yang bersifat objektif tentang sifat-sifat pokok (nature) dari dunia dan sekitar kita.
Oleh karena itu, konsekuensinya, “model” atau “kerangka” pemahaman dan penafsiran tersebut

19


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

bukannya merupakan suatu pendapat yang bersifat “tetap” (tidak berubah-ubah), melainkan
sekedar “model” atau “kerangka” (frame) pendekatan untuk menjelaskan hakikat segala sesuatu.

Oleh karena itu, relativitas yang penulis maksudkan bukan bermakna nihilisme moral atau
juga merupakan “kekosongan nilai” (value vacuum) dan lebih-lebih lagi bukan pula sebagai
“kekosongan Akidah”. Akan tetapi, justru lebih merupakan upaya yang sungguh-sungguh dan
autentik, khusus- nya bagi seluruh umat beragama untuk bersama-sama memahami dan
membangun sebuah “makna”, dan “nilai” yang lebih mendalam yang dimiliki oleh berbagai
suku, ras, agama, dan sebaginya. Hal demikian rupanya lebih kondusif untuk mengantisipasi
berbagai tantangan perubahan zaman.

Mengakui dan menghargai keragaman dan perbedaan agama sesungguhnya juga
merupakan bagian dari doktrin al-Qur’an, meskipun tidak berarti al- Qur’an membenarkan
semua agama yang ada. Namun yang pasti, baik menurut al-Qur’an maupun berdasarkan
kenyataan historis-sosiologis, proses sekularisasi dan munculnya pluralisme agama dan
keberagaman merupakan bagian dari hukum sejarah sunatullah di mana al-Qur’an sendiri
memberikan isyarat bahkan akomodasi bagi perkembangan tersebut. Salah satu persoalan yang
sering muncul dikalangan tokoh agama adalah, mereka seringkali mengingkari kenyataan ini
dan kemudian mendambakan terwu- judnya agama tunggal dimuka bumi ini. Ini adalah suatu
kemustahilan dan bertentangan dengan cetak biru Tuhan.

Dalam kerangka ini, gerakan puritanisasi yang digelar oleh sejumlah ormas Islam tentu
merupakan aksi pengingkaran atas watak Islam yang pluralis. Meminjam sudut pandang
Hermeneutika Gadamerian,26  Islam adalah sebuah “teks” yang terbuka untuk selalu
direproduksi sesuai horison pem- baca. Umat Islam Indonesia dengan warna-warni
budayanya berada pada posisi sebagai pembaca “teks Islam” sehingga memiliki otoritas penuh
untuk menerjemahkan Islam secara berlainan dengan Islam masa awal atau corak Islam di
kawasan dunia manapun. Umat Islam Indonesia berhak merepro- duksi Islam dalam semangat
keindonesiaan.

Harold Coward, dalam ‘Pluralisme Tantangan Bagi Agama-agama’, menya- takan
bahwa dunia selalu memiliki pluralitas keagamaan.27  Pada tahun 1980-AN dunia
mengakui sesuatu yang belum pernah terjadi sebelumnya, yaitu hancurnya batas-batas
budaya, ras, bahasa dan geografis. Dunia Barat maupun Timur tidak bisa lagi saling menutup
diri, karena dewasa ini setiap orang adalah tetangga dekat dan tetangga rohani yang lain.

Untuk menghadapi realitas dunia yang plural ini, umat beragama pun dituntut untuk
mampu menempatkan diri dan memahami konteks plu- ralisme yang dilandasi oleh semangat
saling menghormati dan menghargai keberadaan umat beragama lain. Oleh karena itu, ada
beberapa pengertian pluralisme yang perlu dipahami oleh masing-masing umat beragama.

Pertama, pluralisme tidak semata menunjuk pada kenyataan tentang adanya
kemajemukan. Namun vyang dimaksud adalah keterlibatan aktif terhadap kenyataan
kemajemukan tesebut. Pluralisme agama dan budaya dapat kita jumpai dimana-mana. Di dalam
masyarakat tertentu, di kantor tempat kita kerja, di sekolah tempat kita belajar, bahkan di pasar
di mana kita berbe- lanja. Namun seorang baru dapat dikatakan menyandung sifat tersebut
apabila ia dapat berinteraksi secara positif dalam lingkungan kemajemukan tersebut. Dengan
kata lain, pengertian pluralisme agama dalah bahwa tiap pemeluk agama dituntut bukan saja
untuk mengakui keberadaan dan hak agama lain, tapi juaga terlibat dalam usaha memahami
perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan dalam kebhinekaan.

Kedua, pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme. Kosmo- politanisme
menunjuk pada suatu realitas diamana aneka ragam agama, ras, dan bangsa hidup berdampingan

20


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

di suatu lokasi. Namun interaksi positif antarpenduduk, khusunya dibidang agama, sangat
minimal, kalaupun ada.

Ketiga, konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan relativisme. Seorang relativis
akan berasumsi bahwa hal-hal yang menyangkut “kebe- naran” atau “nilai” ditentukan oleh
pandangan hidup serta kerangka berpikir seseorang atau masyarakat. Sebagai konsekuensi dari
paham relativisme agama, doktrin agama apa pun harus dinyatakan benar. Atau tegasnya
“semua agama adalah sama”, karena kebenaran-kebenaran agama-agama, walaupun berbeda-
beda dan bertentangan satu dengan lainnya, tetap harus diterima. Untuk itu, seorang relativis
tidak akan mengenal, apalagi mene- rima suatu kebenaran universal yang berlaku untuk semua
tempat dan segala zaman.

Keempat, pluralisme agama bukanlah sinkretisme, yakni menciptakan suatu agama baru
dengan memadukan unsur tertentu atau sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk
dijadikan bagian integral dari agama baru tersebut.

Prof. Diana L. Eck,28 Professor of Comparative Religion and Indian Studies dan Director
of the Pluralism Project di Harvard University, menekankan, “..pluralisme bukan sekedar
relativisme. Pluralisme adalah pertautan komitmen antara komitmen religius yang nyata dan
komitmen sekuler yang nyata. Pluralisme didasarkan pada perbedaan dan bukan kesamaan.
Pluralisme, menurutnya adalah sebuah ikatan --bukan pelepasan—perbe- daan dan
kekhususan.” Pluralisme adalah bahasa mengenai arus, pertu- karan, dialog, dan debat.

Pluralisme adalah bahasa yang dibutuhkan oleh demokrasi agar dapat bertahan hidup.

Menurut Prof. Diana, ada tiga hal tentang pluralisme yang dapat menje- laskan arti Proyek
Pluralisme.

Pertama, pluralisme bukan hanya beragam atau majemuk, Pluralisme lebih dari sekedar
majemuk atau beragam dengan ikatan aktif kepada kema- jemukan tadi. Meski pluralisme dan
keragaman terkadang diartikan sama, ada perbedaan yang harus ditekankan. Keragaman adalah
fakta yang dapat dilihat tentang dunia dengan budaya yang beraneka ragam di Amerika Serikat
dan Indonesia. Pluralisme membutuhkan keikutsertaan.

Di dunia di mana kita hidup saat ini, keragamam belaka tanpa usaha ikut dalam hubungan
nyata dengan mereka yang berbeda dan tanpa usaha untuk menciptakan masyarakat yang
harmonis akan menimbulkan masalah yang terus bertambah.

Kedua, pluralisme bukan sekedar toleransi. Pluralisme lebih dari sekedar toleransi dengan
usaha yang aktif untuk memahami orang lain. Meskipun toleransi sudah pasti merupakan sebuah
langkah ke depan dari ketidak- toleransian, toleransi tidak mengharuskan kita untuk mengetahui
segala hal tentang orang lain. Toleransi dapat menciptakan iklim untuk menahan diri, namun
tidak untuk memahami. Toleransi saja tidak banyak menjembatani jurang stereo-tipe dan
kekhawatiran yang bisa jadi justru mendominasi gambaran bersama mengenai orang lain.
Sebuah dasar yang terlalu rapuh untuk sebuah masyarakat yang kompleks secara religius.

Kini, dengan kebebasan menjalankan ibadah agama di negara kita dan di sekitar Kita,
sebuah masyarakat yang sejatinya pluralis harus berkembang melebihi toleransi untuk mencapai
pemahaman yang konstruktif. Kita harus memiliki sekolah-sekolah yang giat mengajarkan
agama-agama di dunia dalam konteks bidang studi sosial atau sejarah. Kita membutuhkan
pemim- pin agama yang terlatih yang tidak hanya mampu menanamkan keyakinan ‘gereja dan
synagog’ ke ‘gereja, synagog, dan masjid yang dalam pada komunitasnya, namun juga terpelajar
secara agama, dan mampu mencegah para agamawan lainnya salah menafsirkan dan men-
cemarkan komunitas agama lain. Toleransi tidak dapat menghilangkan ketidaktahuan Kkita
tentang orang lain dan meninggalkan kebenaran lainnya dan kekhawatiran yang mendasari pola

21


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

lama perpecahan dan kekerasan. Di dunia yang kita tinggali ini, ketidaktahuan kita akan semakin
mahal harganya.

Ketiga, bahwa pluralisme bukan sekedar relativisme. Pluralisme adalah pertautan
komitmen antara komitmen religius yang nyata dan komitmen sekuler yang nyata. Pluralisme
didasarkan pada perbedaan dan bukan kesamaan. Pluralisme adalah sebuah ikatan -- bukan
pelepasan -- perbedaan dan kekhususan. Kita harus saling menghormati dan hidup bersama
secara damai. Namun harus ditambahkan bahwa hidup bersama dalam sebuah masyarakat yang
penuh semangat bukan hanya sekedar hidup berdam- pingan tanpa memedulikan orang lain. Hal
itu membutuhkan ikatan, kerja- sama, dan kerja yang nyata. Ikatan komitmen yang paling
dalam, perbedaan yang paling mendasar dalam menciptakan masyarakat secara bersama-sama
menjadi unsur utama dari pluralisme.

Ikatan perbedaan dalam masyarakat yang pluralistik, menurut Diana L. Eck, tidaklah
dibentuk berdasarkan struktur peperangan, namun struktur dialog. Ikatan yang penuh semangat,
bahkan argumentasi bersama menjadi penting bagi masyarakat yang demokratis. Dengan kata
lain, keyakinan beragama juga menjadi sangat penting yang didapat bukan karena kebiasaan
atau warisan, namun dalam konteks dialog dengan komitmen dari mereka yang menganut
keyakinan lain. Dialog seperti ini tidak ditujukan untuk mencapai kesepakatan, namun mencapai
hubungan. Komitmen tidak ditinggalkan. Bahasa pluralisme adalah dialog dan pertemuan,
memberi dan menerima, serta kritik dan kritik diri. Dalam dunia Kita ini, bahasa inilah yang
harus kita pelajari

Dengan demikian, istilah relativisme yang digunakan dalam tulisan ini — sekali lagi—
bukan berarti nihilisme. Istilah tersebut digunakan semata-mata karena adanya perbedaan-
perbedaan interpretasi dan pemaknaan antara pengikut golongan agama yang satu dengan
yang lain. Relativitas yang ada di sini dinilai wajar, karena beberapa faktor, yaitu: tingkat
perbedaan pengalaman sejarah yang dijalani oleh suku, raja, umat, bangsa, kawulo cilik,
dan golongan elit, tingkat pendidikan yang diperoleh oleh masyarakat (nomad, agraris, industri,
informasi-komunikasi), dan alat-alat teknologi yang dimiliki. Belum lagi bicara tingkat jaringan
kerja (networks) yang dimiliki, intensitas kontak, dan pertemuan dengan golongan atau
kelompok lain. Di sinilah kita baru dapat memahami makna pluralitas agama, termasuk
relativitas yang turut melekat di dalamnya. Namun, relativitas di sini sama sekali tidak
mengandung maksud untuk menafikan, apalagi sampai menegasikan tujuan-tujuan luhur yang
secara ‘absolut’ diajarkan, dimiliki, dipegang teguh oleh pengikut agama-agama. Yang jelas,
ketika cita- cita, belief, credo, iman, dan akidah yang semula dianggap ‘absolut’ tersebut
dikonseptualisasikan serta diaungkapkan melalui bahasa manusia dan diinstitusionalisasikan
melalui lembaga, perkumpulan, organisasi sosial, budaya, dan agama — belum lagi jika
kepentingan politik ikut terlibat dan bermain di dalamnya, maka tujuan-tujuan luhur tersebut
sebenarnya telah memasuki wilayah yang bersifat historis kultural dan ‘relatif’.

Dengan begitu, maka hal-hal yang ‘relatif” (instrumental values) sesung- guhnya tidak
dapat dengan begitu saja dipindahkan ke wilayah yang bersifat ‘absolut’ (ultimate values). Jika
hal-hal yang sesungguhnya relatif ini diabso- lutkan atau disakralkan, maka cepat atau lambat
akan terjadi disharmonisasi sosial (ketidaknyamanan, ketakutan, keterkekangan, kekakuan,
keter- paksaan, ketidakbebasan, perasaan tertindas, dll.) yang pada saatnya nanti menimbulkan
kekerasan (violence) dalam kehidupan sosial keagamaan baik secara fidik maupun psikologis.

Ketegangan hubungan yang bersifat perenial antara yang ‘absolut’ dan yang ‘relatif’
dalam pemikiran sosial-keagamaan hanya dapat dikurangi ketika manusiamenyadari kembali
bahwa ia hanyalah makhluk yang sedang ber- proses secara terusmenerus. Ketika proses

22


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

tersebut berlangsung, tidak ada yang disebut ‘absolut’ dalam arti yang sebenar-benarnya, dan
juga tidak ada yang disebut ‘relatif” dalam arti yang sebenar-benarnya.

Karenanya, pluralisme sebagai desain Tuhan (design of God) harus diamal- kan berupa sikap dan
tindakan yang menjunjung tinggi multikulturalisme. Namun tidak sekedar berhenti pada wacana
pentingnya pluralisme dan multikulturalisme, akan tetapi lebih diejawantahkan pada tataran
praksis. Yakni, tidak pula sekedar menjadi homo pluralis yang menghargai kera- gaman hidup,
melainkan juga sebagai homo multikulturalis yang berke- yakinan bahwa relasi pluralitas yang
di dalamnya terdapat problem mino- ritas vs mayoritas, harus dibangun dengan tindakan nyata
berdasarkan pengakuan atas persamaan, kesetaraan, dan keadilan. Wallahu a’lam bi al- Shawab.

Bibliografi

Abdullah, M. Amin, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997).

Abdullah, M. Amin, Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas? (Yogya- karta: Pustaka
Pelajar, 1996)

Rahman, Munawar, Budhy, “Teologi Pluralisme di Persimpangan Jalan”, wawancara di
Jaringan Islam Emansipatoris, www.islamemansipa- toris.com.

Madjid, Nurcholish, ‘“Masyarakat Madani dan Investasi Demokrasi: Tan- tangan dan
Kemungkinan”, Republika, 10 Agustus 1999.

Rahman, Munawar, Budhy, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kaum Beriman, (Jakarta:
Paramadina, 2001)

Madjid, Nurcholish, Islam Doktrin dan Peradaban Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan (Jakar- ta: Paramadina, 1992).

Nadroh, Siti, Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid, (Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 1999).

Sachedina, Abdulaziz, “Negara Tidak Punya Hak Mengurusi Keimanan”,www.islamlib.com.

Fanani, Fuad, Ahmad, “Islam, Pluralisme, dan Kemerdekaan Beragama, “www.islamlib.com.

Rahman, Fazlur, Major Themes of the Qur’an (Chicago: Bibliotheca Islami- ca, 1980)

Madjid, Nurcholish, Atas Nama Pengalaman Beragama dan Berbangsa Di Masa Transisi
(Kumpulan Dialog Jum’at di Paramadina), (Jakarta: Paramadina, 2002).

Madjid, Nurcholish, dkk., Figh Lintas Agama Membangun Masyarakat Inklusif-Pluralis,
(Jakarta: Paramadina, 2003).

Ghazali, Mogsith, Abdul, “Problematika Quranik Pluralisme Agama “, Media Indonesia, 6
Agustus, 2004.

Anwar, Bihar, Ramli, Cecep, “Menyegarkan Wacana Ahli Kitab” www.lIslamlib.com.

Shihab, Alwi, Membedah Islam di Barat Menepis Tudingan Meluruskan Kesalahpahaman
(Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2004).

Abdullah, M. Amin,, Dinamika Islam Kultural Pemetaan Atas Wacana Islam Kontemporer
(Bandung: Mizan, 2000).

Vatimo, Gianni, The End of Modernity (Baltimore: The John Hopkins Uni- versity Press, 1991).

Hidayat, Komaruddin Menafsirkan Kehendak Tuhan (Jakarta: Teraju, 2004).

Subayu, Rony “Merayakan Pluralisme Islam”, www.islamlib.com.

Coward, Harold, Pluralisme: Tantangan bagi Agama-Agama (Yogyakarta: Kanisius, t.th)

L. Eck, Diana, “Amerika Baru Yang Religius: Tantangan Pluralisme Beragama,”
http://cafe2.degromiest.nl/node/190

Abdullah, M. Amin, Pendidikan Agama Era Multikultural Multireligius (Jakarta: PSAP, 2005).

23


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

