
 

8 

Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum 

Fundamentalis 
 

Moh. Shofan 
Mahasiswa S3 UIN Sunan Kalijaga 

 

Abstract: This article will see the problem of pluralism through multi- dimensional approach. 

The plural society is not only the characteristic of modern industrial society, but also the 

characteristic of Islamic society, since the Prophet (PBUH) era. Normatively, al-Quran clearly 

rejects the exclusif way of life. In todays life, admitting diversity but having no will to create 

harmony will cause an unendless problem. Pluralism is the divine design which must be applied 

in manner and action. This must not stop in the discourse, but more practical. Human being is 

not merely a homo pluralist, who appreciate the diversity, but homo multiculturalist, who 

believe that in a plural relation there must be build real actions based on equality and justice. 

Kata Kunci: pluralism; klaim kebenaran; multicultural; harmoni 

 

Pendahuluan 

Era sekarang, yang disebut-sebut sebagai “era pluralisme” dalam berbagai segi kehidupan 

manusia; era pluralisme budaya, era pluralisme agama, era pluralisme teknologi dan begitu 

seterusnya. Di balik ungkapan itu terkan- dung maksud bahwasanya sangat sulit untuk 

mempertahankan “paradigma tunggal “ dalam wacana apa pun. Semuannya serba beraneka 

ragam, semua- nya harus dipahami dan didekati dengan multidimensional approach.1 

Masyarakat yang bersifat pluralistik, sebenarnya, tidak hanya ciri khas masyarakat 

industri modern. Dalam pengalaman historitas keberagamaan islam era kenaikan Nabi 

Muhammad masyarakat yang pluralistik secara religius telah membentuk dan sudah pula 

menjadi kesadaran umum pada saat itu. Keadaan demikian, sudah sewajarnya lantaran secara 

kronologis agama Islam memang muncul setelah terlebih dahulu didahului oleh berkembangnya 

agama Hindu, Budha, Kristen-Katolik, Majusi, Zoroaster, Mesir Kuno maupun agama-agama 

lain. Untuk itu “dialog” antar iman termasuk tema sentral yang mewarnai al-Qur’an. 

Dalam tulisan ini, penulis sengaja menggunakan istilah pluralisme dan bukan pluralitas– 

sebagaimana yang digunakan oleh MUI. Menurut MUI, pluralitas itu tidak ada masalah, karena 

pluralitas adalah suatu kenyataan. Akan tetapi, bahwa pluralisme itu bermasalah, karena 

pluralisme itu suatu pemikiran yang menganggap semua agama itu sama. Karenanya, –menurut 

MUI– istilah ‘pluralisme’ itu bukan hanya tidak tepat, tetapi haram meng- gunakannya. 

Pluralitas adalah istilah dalam ilmu sosial yang berarti keberagaman ber- agama, 

pluralisme merupakan paham yang tidak menafikan atau mengakui eksistensi agama-agama 

yang ada dalam masyarakat. Namun pada sosialisasi fatwa MUI, mengatakan, pluralisme adalah 

sebagai paham yang menghendaki bahwa setiap orang bebas memilih agama yang disenangi, 

karena pada dasarnya setiap agama mengandung kebenaran, yang boleh jadi ada kebenaran pada 

agama lain yang tidak dia anut. Mengakui pluralitas namun menafikan (mengharamkan) paham 

mengenai pluralisme sangat mustahil karena keduanya merupakan satu kesatuan yang tidak 

terpisahkan. Sama halnya memisahkan antara Islam dan muslim. 

                                                             
1 M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), h. 104 . lihat 

juga M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas Atau His- torisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), h. 

45 & 72. 



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

9 

Dua tafsir mengenai pluralisme di atas, sangat bertentangan antara penaf- siran lewat kaca 

mata ilmu sosial dengan kaca mata milik MUI. Ironisnya, yang berkembang pada masyarakat 

awam adalah gambaran pluralisme pada ilmu sosial, namun menggunakan pengertian yang 

dikembangkan oleh MUI, sehingga terjadi pergeseran makna tentang pluralisme yang 

sebenarnya. 

Menurut Budhy Munawar Rahman,2 pembedaan yang terlalu keras semacam itu 

diakibatkan oleh ketidakmengertian mengenai pluralisme itu sendiri. Bukan karena suatu 

ideologi. Misalnya, mau membuat suatu kecenderungan agama baru dengan menyatukan semua 

agama. Pluralisme itu pertama kali sebenarnya adalah suatu komitmen. Karena dalam kenyataan 

masyarakat itu plural (pluralitas), maka kita menghormati kepluralan, kemajemukan, dan 

keberbedaan itu. Jadi keberbedaannya yang ditekankan. Penghormatan terhadap perbedaan itu 

yang ditekankan. Sekaligus kita punya komitmen bersama bahwa dalam keberbedaan itu kita 

mau membangun sesuatu yang mempertemukan kita semua, yaitu civil society. Karena civil 

society itu masyarakat dari berbagai macam kelompok, ras, suku, agama, atau apa saja. 

Semuanya bisa hidup dalam suatu masyarakat. Yang disebut civil society adalah warga negara. 

Amat sangat disayangkan jika MUI sebagai lembaga keagamaan dengan otoritasnya itu 

mereka bertindak sewenang-wenang yang berimplikasi pada tindakan yang mengarah pada 

otoritarianisme. Penulis sungguh mengecam tindakan itu yang sangat tidak manusiawi. Kalau 

MUI membuat fatwa tentang pluralisme, berarti dia sudah menutup kemungkinan diskursus atau 

‘problem discourse’. Karena dengan atas nama otoritas, MUI sebagai Majelis Ulama punya 

otoritas tinggi, mereka menutup diskursus ini dengan mengatakan yang benar adalah ini. 

Pluralisme yang ditekankan oleh penulis adalah teologi pluralisme. Yakni paham kita mengenai 

agama orang lain itu bagaimana. Mulai dari yang eksklusif sama sekali, sampai yang membuka 

diri sama sekali. 

Paham  pluralisme  (dalam  ilmu  sosial)  agama  sesungguhnya  merupakan kehendak  

Allah  SWT.  Dalam  Islam  sendiri  secara  normatif  mengakui  hak dan  keberadaan  pengikut  

agama  lain  (QS  2  :  256,  QS  109  :  6).  Secara otomatis  inilah  prinsip  dasar  doktrin  Islam  

mengenai  pluralisme  sebagai kehendak  Allah  SWT.  Hingga  sudah  sewajarnya  umat  Islam  

menerima eksistensi   pluralisme   agama   (dalam   ilmu   sosial)   secara   positif   sebagai 

sebuah aturan dan kehendak Allah SWT yang tidak bisa dihindari. 

 

Islam dan Pluralisme 

Nurcholish Madjid, dalam “Masyarakat Madani dan Investasi Demokrasi: Tantangan dan 

Kemungkinan” –sebagaimana yang dikutip Budhy Munawar Rahman– mengatakan bahwa 

Pluralisme tidak dapat dipahami hanya dengan mengatakan bahwa masyarakat kita majemuk, 

beraneka ragam, terdiri dari berbagai suku dan agama, yang justru hanya menggambarkan kesan 

fragmentasi, bukan pluralisme. Pluralisme juga tidak boleh dipahami sekadar sebagai “kebaikan 

negatif” (negative good), hanya ditilik dari kegunaannya untuk menyingkirkan fanatisisme (to 

keep fanaticism at bay). Pluralisme harus dipahami sebagai “pertalian sejati kebinekaan dalam 

ikatan-ikatan keadaban” (genuine engagement of diversities within the bonds of civility). 

Bahkan pluralisme adalah juga suatu keharusan bagi keselamatan umat manusia, antara lain 

melalui mekanisme pengawasan dan pengimbangan yang dihasilkannya. Dalam Kitab Suci 

justru disebutkan bahwa Allah menciptakan mekanisme pengawasan dan pengimbangan antara 

                                                             
2 Lihat, Budhy Munawar Rachman, “Teologi Pluralisme di Persimpangan Jalan,” wawancara di Jaringan Islam 

Emansipatoris, www.islamemansipatoris.com. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

10 

sesama manusia guna memelihara keutuhan bumi, dan merupakan salah satu wujud kemurahan 

Tuhan yang melimpah kepada umat manusia. 

“Seandainya Allah tidak mengimbangi segolongan manusia dengan sego- longan yang 

lain, maka pastilah bumi hancur; namun Allah mempunyai kemurahan   yang   melimpah   

kepada   seluruh   alam.”(QS.   al-Baqarah/ 2:251).3 

Salah satu kesadaran yang sangat berakar dalam pandangan seorang Muslim ialah bahwa 

agama Islam adalah sebuah agama universal, untuk sekalian umat manusia. Pokok pangkal 

kebenaran universal yang tunggal itu, menurut Nurcholish Madjid, ialah paham Ketuhanan 

Yang Maha Esa atau Tawhid (secara harfiah) berarti ‘memahaesakan’, yakni memahaesakan 

Tuhan).4 Berdasarkan paham ke-tawhid-an inilah, al-Qur’an mengajarkan paham kemajemukan 

keagamaan (religious plurality), yang dewasa ini menjadi tema penting dalam studi agama-

agama dan pembicaraan mengenai teologi agama-agama. Dalam pandangan teologi Islam, sikap 

ini dapat ditafsirkan sebagai suatu harapan kepada semua agama yang ada: bahwa semua agama 

itu pada mulanya menganut prinsip yang sama, dan karena alasan inilah al-Qur’an mengajak 

kepada titik pertemuan (kalimat- un sawa’).5 

Konsep kalimatun sawa’ menurut Nurcholish Madjid, adalah kalimat, ide, atau prinsip 

yang sama, yakni ajaran bersama yang menjadi “common platform” antara berbagai kelompok 

manusia. Implikasi dari kalimatun- sawa ini menurut al-Qur’an adalah: Siapapun dapat 

memperoleh ‘kese- lamatan’ asalkan dia beriman kepada Allah, kepada hari Kemudian, dan 

berbuat baik – tiga pertanda dari orang-orang yang selamat menurut al- Qur’an yang dikatakan 

dalam dua ayat yang persis hampir sama. “Sesung- guhnya orang-orang Mukmin, orang-orang 

Yahudi, orang-orang  Nasrani dan orang-orang Shabi’in, siapa saja yang beriman kepada Allah 

dan Hari Kemudian serta berbuat kebajikan, bagi mereka pahala dari Tuhan mereka, tidak ada 

kekhawatiran terhadap mereka, dan tidak pula mereka akan bersedih hati.”6 

Pemahaman pluralisme seperti di atas berkaitan dengan pemahaman mengenai hakikat 

universalisme agama. Bahwa semua agama pada dasarnya secara esoterik disatukan dengan 

kebajikan universal, yang menjadikan setiap agama sama-sama memiliki pandangan dasar yang 

sama tentang realitas yang absolut (absolut reality).7 

Menurut Prof Dr. Abdulaziz Sachedina, guru besar Studi Agama di Univer- sitas  Virginia,  

pluralisme  adalah  “pondasi  kehidupan  bagi  agama-agama” (ashl al-hayat bayna al-adyan). 

Kita bisa melacak ayat-ayat Alqur’an yang mendukung  pluralisme  ini  sebagai  satu  rahasia  

dari  lautan  rahasia  Allah. Salah  satunya,  Jika  Tuhanmu  menghendaki  maka  kalian  akan  

dijadikan umat   satu.   Ternyata   Allah   tidak   berkehendak   untuk   menyatukan   umat 

                                                             
3 Nurcholish Madjid, “Masyarakat Madani dan Investasi Demokrasi: Tantangan dan Kemungkinan”, Republika, 

10 Agustus 1999. Periksa juga, Budhy Munawar Rahman, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kaum Beriman 

(Jakarta: Paramadina, 2001 ), h. 31. 
4 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan 
dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 178. 
5 Lihat QS. Ali ‘Imran/3: 6. Lihat juga, misalnya QS Yunus: 99, ‘’Jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman 

semua orang yang berada di muka bumi ini seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya 

mereka menjadi orang-orang yang beriman?.’’ Hal senada juga terdapat dalam QS An-Nahl: 93, ‘’Dan kalau Allah 

menghendaki, niscaya Dia menjadikan kamu satu umat saja. Tetapi Allah menyesatkan siapa yang dikehendaki-

Nya dan memberi petunjuk kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Dan sesungguhnya kamu akan ditanya tentang 

apa yang kamu perbuat’’. 
6 Lihat QS. al-Baqarah/2:62. lihat juga ayat yang mirip sekali QS. al-Maidah/5:69. 
7 Lihat, Siti Nadroh, Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), 

h. 115. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

11 

manusia. Nah, keragaman agama di sini yang disinyalir ayat tadi merupakan rahasia dan 

kehendak Allah. Dan pluralisme sebagai dasar kehidupan semua agama  mengajak  kita  

membuka  dan  memahami  rahasia  Allah  itu.  Kera- gaman  agama  sebagai  rahasia  Allah  

meliputi  juga  agama-agama  lain  yang biasa   disebut   “agama-agama   Ibrahimi”8.  Pluralisme   

sendiri   mengakui adanya  tradisi  iman  dan  keberagamaan  yang  berbeda  antara  satu  agama 

dengan agama lainnya. 9 

Pengakuan   terhadap   pluralisme   agama   dalam   sebuah   komunitas   sosial menjanjikan  

dikedepankannya  prinsip  inklusivitas  (keterbukaan)  –  suatu prinsip   yang   mengutamakan   

akomodasi   dan   bukan   konflik–   di   antara mereka.  Sebab,  pada  dasarnya  masing-masing  

agama  mempunyai  berbagai klaim  kebenaran  yang  ingin  ditegakkan  terus,  sedangkan  rea-

litas  masya- rakat yang ada terbukti heterogen secara kultural dan religius. Oleh karena itu, 

inklusivitas menjadi penting sebagai jalan menuju tumbuhnya kepekaan terhadap berbagai 

kemungkinan unik yang bisa memperkaya usaha manusia dalam  mencari  kesejahteraan  

spiritual  dan  moral.  Realitas  pluralitas  yang bisa mendorong ke arah kerja sama dan 

keterbukaan itu, secara jelas telah diserukan  oleh  Allah  Swt  dalam  QS.  Al-Hujurat  ayat  14.  

Dalam  ayat  itu, tercermin  bahwa  pluralitas  adalah  sebuah  kebijakan  Tuhan  agar  manusia 

saling mengenal dan membuka diri untuk bekerja sama. 

Pandangan  normatif  ini  jelas  akan  mendorong  umat  Islam  untuk  meng- hargai  

kemajemukan  keagamaan  lewat  sikap-sikap  toleransi,  keterbukaan dan   fairness   seperti   

dicerminkan   dalam   konsep   tentang   siapa   yang digolongkan  sebagai  Ahli  Kitab  (Ahl  

Kitab).  Tema  pokok  yang  merupakan dasar  pemersatu  ketiga  agama  ini  disajikan  secara  

jelas  dalam  al-Qur’an. Seperti yang ditunjukkan oleh Fazlur Rahman, pada bagian awal dari 

Qur’an bermacam-macam  Nabi  yang  berbicara  kepada  bermacam-macam  orang diakui, 

“namun pewartaan mereka adalah universal dan sama.”  Warta yang disampaikan oleh nabi-

nabi yang berbeda, Abraham, Musa, Yesus, dan lain- lain,  semuanya  berasal  dari  sumber  

satu-satunya  yang  oleh  Qur’an  disebut dengan  berbagai  nama  “Asal  Kitab”  (43:4;  13:39)  

dan  “kitab  yang  terlin- dung” (56:78). Karena semua warta Nabi berasal dari sumber tunggal, 

maka menurut  Muhammad  semua  orang  berkewajiban  untuk  mengimani  semua warta ilahi. 

Jadi Muhammad terpaksa menyatakan dalam Qur’an bahwa dia tidak  saja  beriman  pada  

Taurat  dan  Injil  tetapi  juga  “Aku  beriman  pada Kitab apa aja yang diturunkan Allah” (42:15). 

12 Menurut Qur’an, kebenaran dan bimbingan Allah tidak dibatasi melainkan tersedia secara 

universal bagi semua  orang:  “Karena  tiap-tiap  bangsa  mempunyai  seorang  pemimpin” 

(13:7). 

                                                             
8 Dalam konteks agama Yahudi dan Kristen, Alqur’an menyebut mereka sebagai Ahli Kitab; pemeluk agama yang 

memiliki kitab wahyu. Meskipun al-Qur’an juga mengakui mereka “memalsukan kitab sucinya”, namun Alqur’an 

tetap menyebut mereka sebagai Ahli Kitab; yang wajib diterima keberadaannya dan dihormati. Di ayat lain dalam 
surat Yunus: 99, “Dan jika Tuhanmu menghendaki, pastilah semua manusia di muka bumi akan beriman. Lalu 

apakah kamu (wahai Muhammad) ingin memaksakan manusia untuk beriman?.” Adalah tidak masuk nalar 

Alqur’an jika membenci dan memaksa seseorang untuk beriman. Secara khusus ayat ini ditujukan kepada 

Rasulullah Saw, karena beliau tidak dibebani oleh Allah untuk bertanggung jawab agar seluruh manusia masuk 

Islam. Dalam ayat lain juga disebutkan; lâ ikrâh fi al-dîn (tiada paksaan dalam beragama). Prinsip-prinsip tadi 

menunjukkan bahwa Allah tidak menginginkan pemak- saan dalam beragama. Pandangan dan sikap yang 

menginginkan semua umat manusia beriman atau berislam bertentangan dengan kemauan Allah yang 

menginginkan kera- gaman agama. Lihat, Abdulaziz Sachedina, “Negara Tidak Punya Hak Mengurusi Kei- 

manan,” www.islamlib.com. 
9 Lihat, Ahmad Fuad Fanani, “Islam, Pluralisme, dan Kemerdekaan Beragama,” www.islamlib.com. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

12 

Fazlur Rahman berpendapat bahwa kata Kitab sering digunakan dalam Qur’an bukan 

untuk mengacu pada suatu kitab khusus yang diwahyukan “melainkan sebagai suatu istilah 

generasi yang menunjukkan totalitas wahyu Ilahi   (misalnya,   2:213)”.    Gagasan   mengenai   

satu   wahyu   a   priori   ini dikaitkan  dalam  Qur’an  dengan  gagasan  mengenai  bangsa  

manusia  yang semula bersatu. 

“Manusia  adalah  satu  umat.  Allah  membangkitkan  para  nabi  sebagai pengemban 

berita baik dan sebagai juru ingat; dan bersama mereka Dia menurunkan kitab dengan 

kebenaran, agar kitab ini dapat meng-adili di antara  manusia,  mengenai  hal  yang  tentangnya  

mereka  berselisih.  Dan tak   ada   yang   berselisih   tentang   itu   (yaitu,   menyangkut   

kebenaran) kecuali  mereka  yang  telah  diberi  kitab  itu,  sesudah  tanda  bukti  datang kepada 

mereka, karena saling iri hati di antara mereka.” (QS.Al-Baqarah (2):213). 

Menurut Qur’an, pada mulanya manusia bersatu, namun berselisih karena mereka saling 

iri hati. Beberapa Muslim melihat perpecahan ini sebagai akibat dari adanya bermacam-macam 

versi dari “satu Kitab” yang diper- kenalkan oleh nabi-nabi yang berbeda. Mengapa wahyu para 

nabi harus bertindak sebagi kekuatan pemecah tampaknya tidak dapat dijawab, kecuali 

mengatakan bahwa itu adalah sebuah misteri yang dapat diatasi Allah kalau Allah 

menghendakinya. Fakta bahwa Allah tidak mengatasinya dijelaskan sebagi pemberi peluang 

bagi bermacam-macam agama untuk bersaing satu sama lain dalam hal kebaikan. 

“Jika  Allah  menghendaki,  niscaya  ia  akan  membuat  kamu  satu  umat, tetapi Ia akan 

menguji kamu dengan apa yang Ia berikan kepada kamu. Maka berlomba-lombalah dalam 

kebaikan. Kepada Allah-lah kamu akan kembali  lalu  Ia  akan  memberitahukan  kepada  kamu  

(kebenaran)  apa yang kamu berselisih di dalamnya.” (QS. Al-Maidah (5):48). 

Dalam buku ‘Fiqh Lintas Agama’ dikatakan bahwa para pemeluk kitab suci: al-Qur’an, 

Taurat dan Injil menyadari beberapa perbedaan di antara mereka, al-Qur’an dan didukung oleh 

kajian keagamaan modern lebih banyak memandang adanya titik-titik persamaan dibandingkan 

titik-titik perbeda- annya. Maka pada prinsipnya kitab-kitab suci tersebut tidak boleh dikon- 

frontasikan, tetapi justru harus dicari dan dihayati dasar-dasar perte- muannya. Al-Qur’an tidak 

menghendaki konfrontasi serupa itu, karena Kitab suci kaum Muslim melihat dirinya sebagai 

kelanjutan yang konsisten dari Injil dan Taurat, bahkan kitab-kitab atau lembaran-lembaran 

(shuhuf) para Nabi sebelumnya. 

Kenyatan bahwa al-Qur’an hadir setelah Injil mengisyaratkan adanya per- kembangan 

maupun perbedaan, meskipun segi persamaanya lebih asasi. 

Titik persamaan antara kitab-kitab suci tidak terbatas hanya Al-Qur’an, Injil dan  Taurat,  

tetapi  juga  kitab-kitab  suci  yang  lain  jauh  lebih  banyak  diban- dingkan  titik-titik  

perbedaanya.  Mengenai  Taurat  dan  Injil,  Ibn  Taimiyah mengatakan  bahwa  sebagian  besar  

ajaran  Kitab-kitab  Suci  tersebut  tetap benar,   dan   hukum-hukum   atau   syari’atnya   masih   

berlaku   untuk   kaum Muslim,  sepanjang  tidak  dengan  jelas  dinyatakan  telah  di-nasakh  

atau diganti oleh Al-Qur’an. 

Al-Qur’an melarang orang Islam berdebat dengan para penganut Kitab Suci (ahl  al-

Kitab),  kecuali  dengan  cara  yang  lebih  baik  atau  sopan.  Kaum Muslim diperintahkan untuk 

menyatakan kepada Ahli Kitab bahwa mereka beriman  kepada  ajaran  yang  diturunkan  kepada  

mereka  sendiri,  dan  yang diturunkan  kepada  Ahli  Kitab,  dan  bahwa  Tuhan  mereka  dan  

Tuhan  Ahli Kitab  adalah  sama,  yaitu  Tuhan  Yang  Maha  Esa,  dan  semuanya  adalah orang-

orang yang pasrah (muslimun) kepada Tuhan Yang Maha Esa. ( QS. 29:46). 

Segi persamaan yang sangat asasi antara semua Kitab Suci adalah ajaran Ketuhanan Yang 

Maha Esa. Hal ini berbeda dengan persoalan kaum Musyrik yang pada zaman Nabi tinggal di 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

13 

kota Makkah. Kepada mereka inilah dialamatkan firman Allah, “Katakan (Muhammad), Aku 

tidak akan menyem- bah yang kamu sembah, dan kamu pun tidak menyembah yang aku 

sembah…, bagi kamu agamamu, dan bagiku agamaku” (QS. al-Kafirun). Ayat yang sangat 

menegaskan perbedaan konsep “sesembahan” ini ditunjukan kepada kaum musyrik Quraisy dan 

bukan kepada Ahli Kitab. 

Perbedaan  tentang  konsep  “sesembahan”  ini  tetap  ditegaskan  Al-Qur’an, meskipun 

orang-orang Arab musyrik saat itu percaya kepada Allah. Mereka menggunakan   perkataan   

“Allah”   (Al-Lah)   untuk   sesembahan   mereka, namun  dengan  pengertian  yang  berbeda  

dan  menyimpang  dari  pengertian yang  benar  (QS.  43:87).  Mereka  percaya  bahwa  Allah  

punya  banyak  anak, dan  “anak”  Allah  itu  perempuan  semuanya,  seperti  Al-Lat,  Al-Uzza  

dan Manat  (QS.  53:  19-23).  Sekalipun  kaum  Ahli  Kitab  kecuali  yang  berbahasa Arab   

tidak   menggunakan   perkataan   “Allah”   untuk   obyek   sesembahan mereka, Al-Qur’an 

menyebutkan bahwa konsep Ketuhanan dalam Kitab Suci mereka sama dengan yang ada dalam 

Al-Qur’an. 

Hal itu menunjukkan bahwa dalam pengertian yang benar tentang Tuhan, masalah nama 

bukanlah hal yang asasi; yang asasi ialah pengertiannya. Oleh karena  itu  ketika  Nabi  SAW.  

memperkenalkan  nama  Tuhan  sebagai  al- Rahman, orang-orang menolak, karena mereka 

tidak tahu, dan tidak pernah mendengar  perkataan  itu.  Reaksi  penolakan  terekam  dalam  

Kitab  Suci, dalam suatu firman yang bernada polemis: Katakan (Muhammad), “seluruh Dia  itu  

Allah  atau  al-Rahman,  apapun  yang  kamu  seru,  bagi-Nyalah nama-nama yang baik…” (QS. 

17:110). 

Dan   atas   dasar   persamaan   tersebut,   Al-Qur’an   memuat   perintah   Allah kepada  

Nabi  saw.  agar  berseru  kepada  semua  penganut  kitab  suci  untuk berkumpul  dalam  titik  

kesamaan,  yakni  Ketuhanan  Yang  Maha  Esa  (QS. 3:64). Bahkan kepada kaum Yahudi dan 

kaum Nasrani pun diserukan untuk mentaati   ajaran-ajaran   yang   ada   dalam   kitab-kitab   

suci   mereka,   sebab mereka yang tidak menjalankan ajaran yang diturunkan Allah adalah 

orang- orang  kafir,  orang-orang  zalim  (dialamatkan  kepada  kaum  Yahudi),  dan mereka itu 

orang-orang fasik (dialamatkan kepada kaum Nasrani) (QS. 5:44- 47).16 

Paham  pluralisme  (dalam  ilmu  sosial)  agama  sesungguhnya  merupakan kehendak  

Allah  SWT.  Dalam  Islam  sendiri  secara  normatif  mengakui  hak dan  keberadaan  pengikut  

agama  lain  (QS.  2:  256,  QS.  109:  6).  Secara otomatis  inilah  prinsip  dasar  doktrin  Islam  

mengenai  pluralisme  sebagai kehendak  Allah  SWT.  Hingga  sudah  sewajarnya  umat  Islam  

menerima eksistensi   pluralisme   agama   (dalam   ilmu   sosial)   secara   positif   sebagai 

sebuah aturan dan kehendak Allah SWT yang tidak bisa dihindari. 

Pluralisme adalah fakta sosial yang selalu ada dan telah menghidupi tradisi agama-agama.   

Walau   demikian,   dalam   menghadapi   dan   menanggapi kenyataan  adanya  berbagai  agama  

yang  demikian  pluralistik  itu,  agaknya setiap  umat  beragama  tidaklah  monolitik.  Mereka  

cenderung  menempuh cara dan tanggapan yang berbeda-beda, yang jika dikategorisasikan 

terbelah menjadi dua kelompok yang saling berhadap-hadapan.17 

Pertama, kelompok yang menolak secara mutlak gagasan pluralisme agama. Mereka 

biasanya disebut sebagai kelompok eksklusivis. Dalam memandang agama orang lain, 

kelompok ini sering kali menggunakan standar-standar penilaian yang dibuatnya sendiri untuk 

memberikan vonis dan menghakimi agama lain. Secara teologis, misalnya, mereka beranggapan 

bahwa hanya agamanyalah yang paling otentik berasal dari Tuhan, sementara agama yang lain  

tak  lebih  dari  sebuah  konstruksi  manusia,  atau  mungkin  juga  berasal dari Tuhan tapi telah 

mengalami perombakan dan pemalsuan oleh umatnya sendiri.  Mereka  memiliki  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

14 

kecenderungan  membenarkan  agamanya,  sambil menyalahkan  yang  lain.  Memuji  agama  

diri  sendiri  seraya  menjelekkan agama  yang  lain.  Agama  orang  lain  dipandang  bukan  

sebagai  jalan  kese- lamatan   paripurna.   Mereka   mendasarkan   pandangan-pandangannya   

itu pada sejumlah ayat di dalam al-Quran. Misalnya, [1] QS. Ali Imran (3): 85, [2] QS. Ali Imran 

(3): 19 [3] QS Al-Maidah (5): 3. [4] QS An-Nisa (4): 144. 

Kedua,   kelompok   yang   menerima   pluralisme   agama   sebagai   sebuah kenyataan  

yang  tak  terhindarkan.  Kelompok  ini  biasanya  berpandangan bahwa agama semua nabi 

adalah satu. Mereka menganut pandangan tentang adanya   titik-titik   persamaan   sebagai   

benang   merah   yang   mempersam- bungkan  seluruh  ketentuan  doktrinal  yang  dibawa  oleh  

setiap  nabi.  Bagi kelompok  kedua  ini  cukup  jelas  bahwa  yang  membedakan  ajaran  masing- 

masing adalah dimensi-dimensi yang bersifat teknis-operasional bukan yang substansial-

esensial,   seperti   tentang   mekanisme   atau   tata   cara   ritus peribadatan  dan  sebagainya.  

Terdapat  ayat  yang  menjadi  menu  favorit  di kalangan kelompok kedua ini. Misalnya, [1] 

QS. Al-Kafirun (109):6 [2] QS. Al-Baqarah (2): 256. [3] QS. Al-Maidah (5): 69, [4] QS. Al-

An’am (6): 108. 

Karenanya dalam menyikapi dua kelompok yang berbeda pendapat di atas, kiranya 

diperlukan kearifan dalam melakukan pembacaan (penafsiran) terhadap teks-teks al-Qur’an. 

Sehingga klaim-klaim kebenaran tidak hanya dimonopoli oleh kelompok tertentu. 

Secara dialektis dan hermeneutis, Al-Qur’an memberikan penawaran yang bersifat terapis 

dari kecenderungan umat beragama yang selalu ingin menuntut truth claim secara sepihak. Al-

Qur’an memberikan jawaban yang sangat tegas pernyataan-peryataan umat beragama yang 

bersifat eksklusif tersebut. Petunjuk bukanlah fungsi dari kaum-kaum tertentu tetapi dari Allah 

swt dan manusia-manusia yang saleh; tidak satu kaum pun dapat mengatakan (mengklaim) 

bahwa merekalah yang telah diangkat Allah swt dan yang telah memperoleh petunjuk-petunjuk-

Nya; keseluruhan argu- mentasi Al-Quran menentukan ide pengangkatan dan pengakuan “kese- 

lamatan” secara sepihak tersebut: 

“Setelah mencoba Ibrahim dengan beberapa perintah dan menyem- purnakannya, Allah 

berkata (kepadanya), “Aku akan mengangkat engkau menjadi pemimpin umat manusia.” 

Ibrahim bertanya, “Bagaimanakah dengan  anak  cucuku?”  dan  Dia  (Allah)  menjawab,  “ke  

Dalam  janji-Ku tidak tercakup orang-orang yang aniaya.” 

Itulah kaum di zaman dahulu bagi mereka apa-apa yang mereka usahakan dan bagi kalian 

(wahai kaum Muslimin) apa-apa yang kalian usahakan. Kepada mereka tidak ditanyakan 

mengenai apa-apa yang telah mereka usahakan. 

Secara normatif-doktrinal, Al-Qur’an dengan tegas menyangkal dan menolak sikap 

eksklusif dan tuntutan truth claim secara sepihak yang berlebihan, seperti biasa melekat pada 

diri para penganut agama-agama (termasuk di dalamnya para penganut agama Islam). Al-

Qur’an berkali-kali mengakui adanya manusia-manusia yang saleh di dalam kaum-kaum 

tersebut, yaitu Yahudi, Kristen, dan Shabi’in seperti pengakuan akan adanya manusia yang 

beriman di dalam Islam: 

“Orang-orang   beriman   (orang-orang   Muslim),   orang-orang   Yahudi, orang-orang  

Kristen,  dan  orang-orang  Shabi’in  yang  percaya  kepada Allah dan hari kiamat, serta 

melakukan amal kebajikan akan memperoleh ganjaran dari  Tuhan  mereka,  tidak  ada sesuatu  

pun  yang  harus mereka khawatirkan, dan mereka tidak akan berduka.”19 

Menurut Fazlur Rahman, hampir seluruh mufassir Muslim (para penulis tafsir) dengan 

sia-sia telah berusaha untuk tidak menerima maksud yang begitu jelas dinyatakan oleh kedua 

ayat tersebut di atas: bahwa orang-orang dari kaum dan pengikut agama yang mana pun juga 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

15 

mempercayai Allah swt dan hari kiamat, serta melakukan amal kebajikan akan memperoleh 

kese- lamatan. 

Kebanyakan para penulis tafsir Al-Qur’an mangatakan bahwa yang di maksud dengan 

orang-orang Yahudi, Kristen dan Shabi’in di dalam ayat- ayat tersebut adalah orang-orang 

Yahudi, Kristen, dan Shabi’in yang telah masuk Islam. Penafsiran seperti ini jelas sekali tidak 

tepat –untuk tidak mengatakan salah– karena seperti yang terlihat di dalam ayat-ayat tersebut, 

orang-orang Muslim adalah yang pertama di antara keempat kelompok “orang-orang yang 

percaya kepada …” . Selanjutnya, para penulis tafsir Al- Qur’an tersebut mengatakan, mungkin 

pula yang dimaksud dengan orang- orang sebelum kedatangan Nabi Muhammad saw. Inilah, 

menurut Fazlur Rahman, yang lebih salah lagi. Terhadap pernyataan orang-orang Yahudi dan 

Kristen bahwa di akhirat nanti mereka saja yang akan memperoleh keselamatan, Al-Qur’an 

berkata: 

 “Sebaliknya, yang berserah diri kepada Allah dan melakukan amal- kebajikan akan 

memperoleh pahala dari Tuhannya, tidak ada sesutau pun yang harus mereka khawatirkan dan 

dia pun tidak akan berduka.” 

Bahkan ada Mufassir/ulama, yang mengatakan bahwa ajaran-ajaran para Nabi sebelum 

Nabi Muhammad tidak berlaku lagi karena, bagi meraka, Al- Qur’an merupakan wahyu Ilahi 

terakhir yang telah menghapus dan mem- batalkan ajaran sebelumnya. 

Namun, ada pula ulama yang berpendapat bahwa ajaran Nabi Musa dan Isa as tetap 

berlaku dan sah. Salah seorang pakar Islam kontemporer, Mahmoud Ayyoub, melontarkan kritik 

pada perkembangan teologi dan hukum Islam yang menetapkan secara pasti doktrin 

penghapusan ajaran-ajaran Yahudi dan Kristen oleh Al-Qur’an. Menurut Ayyoub, Al-Qur’an 

tidak menetapkan bahwa ia telah menghapus keabsahan Taurat dan Injil, demikian Nabi 

Muhammad tidak mensyaratkan kelompok ahl al-Kitab untuk mening- galkan agama mereka 

sebagai imbalan untuk hidup berdampingan dan bersama-sama dengan umat Islam. 

Tetapi, ayat-ayat inklusif itu selalu diklaim oleh penafsir eksklusif, telah dibatalkan (di-

naskh) oleh berbagai ayat yang mengait-ngaitkan ahli kitab dengan kekafiran. Karena itu, untuk 

mematahkan argumen pembatalan tersebut, perlu kiranya di sini dijelaskan agak rinci mengenai 

kenyataan bahwa Al-Qur’an tidak menetapkan ahli kitab sebagi kafir. 

Seperti  dimaklumi,  Al-Qur’an  tak  pernah  langsung  memberikan  predikat kafir (dengan 

kata sifat/ isim Fa’il) kepada ahli kitab. Memang ada beberapa predikat  kafir  yang  secara  tidak  

lagsung  ditujukan  kepada  mereka.  Tetapi sebagaimana,  telah  diperiksa  Farid  Essack,  

beberapa  predikat  ini  selalu disertai    dengan    ungkapan-ungkapan    pengecualian    seperti    

ungkapan “sebagian”,  “kecuali”  dan  sebagainya.  Atau  banyak  kata  kekafiran  (kata benda/ 

mashdar) yang dinisbatkan kepada mereka, tetapi dibarengi dengan ungkapan eksepsional 

seperti itu (lihat, misalnya, Qs. 2:105; 12:109; 5:78 & 110;  59:2;  98:1&6;  3:69-71&110).  

Dipihak  lain,  Al-Qur’an  secara  eksplisit membedakan antara golongan kuffar (plural dari kata 

kafir) dan ahli kitab (Qs. 5:56). Ini semua menunjukan bahwa Al-Qur’an tak pernah menetapkan 

ahli kitab sebagi kafir. 

Terlebih dari Al-Qur’an membagi umat yang pernah disapanya menjadi “tiga golongan”.  

Pertama,  mereka  yang  membangkang  Nabi  terdahulu  dan  juga Nabi  saw.  Mereka  ini  

diancam  akan  mendapatkan  “kemurkaan  di  atas kemurkaan” , setimpal dengan dua kali 

pembangkangnya, yakni kepada Nabi saw dan Nabi terdahulu (QS. 2:90). Kedua, ahli kitab 

yang pasca datangnya 

  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

16 

Nabi  menerima  risalah  beliau  dan  bergabung  dengan  komunitas  Muslim. Mereka  

dijanjikan  Allah  akan  mendapatkan  pahala  dua  kali  (marratain) karena  dua  kali  

keimanannya,  yakni  kepada  Nabi  terdahulu  dan  juga  Nabi SAW. Dengan  kata lain, 

kelompok ini adalah ahli kitab yang telah menjadi Muslim  atau  masuk  Islam  (QS.  28:54).  

Ketiga,  ahli  kitab  yang  beriman kepada   Nabi   terdahulu,   tapi   tidak   bergabung   dengan   

komunitas   Nabi Muhammad.  Al-Qur’an  tetap  mengakui  secara  eksplisit  keimanan  mereka 

(QS.  3:113-114)  Banyak  mufassir  eksklusif  bersih  keras  mengatakan  bahwa kelompok  ahli  

kitab  yang  ditunjuk  ayat  ini  adalah  ahli  kitab  yang  telah masuk  Islam  (kelompok  kedua).  

Tetapi  penafsiran  ini  sama  sekali  tidak berdasar  karena  soal  ahli  kitab  yang  telah  masuk  

Islam,  Al-Qur’an  telah menyebutkanya di tempat lain(QS. 28:54). Dengan demikian, tak ada 

alasan untuk  membatalkan  ayat-ayat  inklusif  dengan  berbagai  ayat  yang mengait- ngaitkan  

ahli  kitab  dengan  kekafiran.  Sebab  berbagai  ayat  seperti  itu  tidak berarti menetapkan ahli 

kitab sebagai kafir. 

Menurut Alwi Shihab, al-Qur’an menggunakan sebutan ahl al-Kitab terha- dap orang-

orang Yahudi dan Kristen guna menunjukkan keakraban. Ahl dalam Bahasa Arab merujuk pada 

hubungan keluarga, di mana tidak ada hubungan antarmanusia dengan sesamanya yang lebih 

dekat dari hubungan keluarga. Al-Qur’an tampaknya ingin menjelaskan bahwa antara umat 

Islam, Yahudi, dan Kristen terjalin hubungan yang erat bagaikan sebuah keluarga. Untuk 

memperkuat penegasan tersebut, yaitu agar jalinan kekeluargaan tidak terputus, banyak sekali 

ditemukan anjuran dalam Al-Qur’an untuk berlaku baik terhadap Ahl al-Kitab. Al-Qur’an 

bahkan mengajak mereka untuk menyatukan pandangan dalam rangka mencari titik temu 

tertentu. Di tambah lagi, Nabi Muhammad tidak henti-hentinya menjelaskan bahwa Al- Qur’an 

pada dasarnya sejalan dan melengkapi ajaran-ajaran Taurat dan Injil. 

Dalam  Al-Qur’an  tersendiri,  pada  beberapa  bagian,  ditunjukkan  kesaksian Ahl   al-

kitab   akan   kebenaran   Al-Qur’an,   dan   untuk   itu   hubungan   baik dengan mereka harus 

dijaga dan dipertahankan. Ayat-ayat dalam Al-Qur’an yang dimaksud antara lain ( QS., 10:94): 

Allah berfirman “Maka jika kamu (Muhammad)   berada   dalam   keragu-raguan   tentang   

yangkami   turunkan kepadamu,   maka   tanyakanlah   pada   orang-orang   yang   membaca   

kitab sebelum   kamu.   Sesungguhnya   telah   datang   kebenaran   kepadamu   dari Tuhanmu, 

sebab itu janganlah sekali-kali kamu termasuk orang yang ragu- ragu. “ Pada ayat lain Al-Qur’an 

memerintahkan (agar hubungan antar umat Islam dan Ahl al-kitab dapat terpelihara sebaik-

baiknya) (QS. 29:46): “Dan janganlah kamu berdebat dengan Ahl al-kitab, melainkan dengan 

cara yang paling baik, kecuali dengan orang-orang zalim di antara mereka, dan katakanlah, 

‘Kami telah beriman kepada (kitab-kitab) yang di turunkan kepada kami dan diturunkan 

kepadamu; Tuhan kami dan Tuhanmu adalah satu; dan hanya kepada-Nya kami berserah diri. “ 

Bertolak dari sumber ini, kiranya dapat dipahami mengapa Islam mem- benarkan kepa-da 

umatnya untuk menikahi wanita Ahl al-kitab dan menerima cara penyembelihan hewan mereka 

(QS. Al-Maidah 5:5). 

Khusus terhadap agama Kristen dari Ahl al-Kitab, Al-Qur’an memuji sikap sebagian dari 

mereka yang menunjukkan keakraban dan persahabatan (QS. 5:82). Terciptanya keakraban 

terbukti sendiri oleh Nabi atas perkawinannya dengan   Maria   al-Qubtiyah,   yang   sebelumnya   

beragama   Kristen   Koptik. Semua ini menggambarkan keakraban hubungan antara Kristen 

dan Islam. Bertitik  tolak  dari  bukti-bukti  yang  diberikan  tersebut,  Rasyid  Ridha  ber- 

kesimpulan  bahwa  pada  dasarnya,  agama  Kristen  memang  tidak  berten- tangan  dengan  

ajaran  Islam.  Pertentangan  tercipta  tidak  lain  berasal  dari para  penganut  agama  Kristen  

yang  menyimpang.  Oleh  karena  itu,  lanjut Ridha,  yang  memperoleh  peringatan  keras  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

17 

adalah  penganutnya  yang  me- nyimpang  dari  jalan  yang  diberikan  oleh  Isa  as.  Terhadap  

hal  ini,  Charis Waddy (seorang pemuka Kristen) berkomentar sebagai berikut: “ The Quran 

criticizes both Christian and Jews for neglecting the truths their Scriptures teach,  and  

misunderstanding  them.  It  can  be  admitted  with  humility  that there is truth in this criticism 

“ (Al-Qur’an mengkritik penganut Kristen dan Yahudi  atas  kelalaian  serta  kesalah-pahaman  

atas  kebenaran-kebenaran yang diajarkan oleh kitab-kitab suci mereka. Dengan segala 

kerendahan hati kritik tersebut dapat diakui bahwa terdapat kebenaran atas kritik tersebut). 

Keakraban  yang  terjalin  antara  Islam  pada  masa  formatifnya  dan  umat Kristen jauh 

berbeda dengan hubungan Islam dan penganut Yahudi. Peng- anut  Yahudi  dari  segi  doktrin  

dan  hukum  lebih  mendekati  Syar’ah  Islam. Sayangnya,  hubungan  Islam-Yahudi  

berkembang  cenderung  ke  arah  per- musuhan.  Penyebab  utama  memburuknya  hubungan  

keduanya  ialah  ulah beberapa kelomppok Yahudi yang berusaha mengusir dan membunuh 

Nabi Muhammad, selain konspirasi mereka dengan Arab Jahiliyah Mekkah dalam rangka 

menggagalkan misi Islam (QS. 9: 13). Aksi Yahudi tersebut dijawab umat  Islam  dengan  

mengumumkan  perang  terhadap  suku-suku  Yahudi, khususnya terhadap Banu Qaynuqa’, 

Banu Nadir, dan Banu Quraizah, yang kemudian  disusul  dektrit  Nabi  Muhammad  untuk  

mengusir  segenap  penghuni Yahudi dari Madinah. Permusuhan antara kelompok Yahudi dan 

umat Islam juga terekam dalam Al-Qur’an ( QS. 5:82).21 

Dalam pandangan Amin Abdullah, secara normatif-doktrinal, al-Qur’an telah 

mengantisipasi kemungkinan timbulnya sikap dan budaya saling men- cemooh dan 

merendahkan antara kelompok yang satu dengan yang lain. Tindakan mencemooh dan 

mengejek, serta merendahkan orang, apalagi kelompok lain, merupakan cikal bakal dan sumber 

konflik sosial yang potensial. Untuk itu Al-Qur’an mengingatkan dengan tegas sebagai berikut: 

“Hai orang-orang yang beriman, janganlah suatu kaum mengolok- olokkan kaum yang 

lain (karena) boleh jadi mereka (yang di olok- olokkan) lebih baik daripada mereka (yang 

mengolok-olokkan) dan jangan pula wanita-wanita (mengolok-olokkan) wanita lain karena 

boleh jadi wanita-wanita (yang diperolok-olokkan) lebih baik daripada yang mengolok-olok; 

dan janganlah kamu penggil-memanggil dengan gelar- gelar yang buruk. Seburuk-buruknya 

panggilan ialah (panggilan) yang buruk sesudah iman (seperti sebutan fasik, kafir, dan lain-lain 

pen.) dan barang siapa yang tidak bertobat, maka mereka itulah orang-orang yang zalim.” 

Lebih tegas lagi, tidak hanya perbuatan olok-mengolok yang tidak dibe- narkan oleh Al-

Qur’an, bahkan tindakan “berprasangka “ pun diharapkan dijauhi oleh umat manusia yang 

beriman. 

“Hai orang-orang yang beriman, jauhilah kebanyakan dari prasangka, sesungguhnya 

sebagian prasangka itu adalah dosa dan janganlah kamu mencari-cari kesalahan orang lain dan 

janganlah sebagian kamu meng- gunjing sebagian yang lain. Sukakah salah seorang kamu 

memakan daging saudaranya yang sudah mati? Tentulah kamu merasa jijik kepa- danya. 

Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha penerima tobat lagi Maha Penyayang.” 

Kedua ayat tersebut, kemudian diakhiri dengan seruan yang bersifat transkultural dan 

transreligius; 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki- laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling 

mengenal, sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang 

paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal.” 

 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

18 

Dengan memperhatikan cara membaca ayat-ayat Al-Qur’an secara dialektis dan 

hermeneutis, dapat dikatakan bahwa secara doktrinal-normatif sesung- guhnya  Al-Qur’an  jauh  

lebih  liberal  dan  radikal  sekaligus  arif  dalam  me- nanggapi isu pluralitas agama. Dengan 

tegas Al-Qur’an lebih menganjurkan untuk saling “berkenalan”, “bersahabat” (li ta’arafu), 

“berdialog” (jadilhum billati  hiya  ahsan),  dan  tidak  memerlukan  pemaksaan  untuk  menganut 

agama tertentu termasuk agama Islam (la ikraha fi al-din). 

Penafsiran inklusif dengan mencari kemungkinan alternatif seperti di atas, misalnya, 

direpresentasikan oleh orang-orang semacam Mohammed Arkoun, Hassan Hanafi, Fazlur 

Rahman, Nurcholish Madjid, dan lain-lain. Bagi mereka, teks merupakan sumber inspirasi, 

resource untuk melakukan adaptasi dan adjustment. Karenanya kausus teks yang dianggap 

secara legalistik qath’i atau baku, berkaitan dengan hukum, harus direinterpretasi, apalagi 

karena jumlahnya sedikit sekali. 

 

Pluralisme Bukan Relativisme-Nihilisme 

Karena teks Al-Qur’an hadir untuk dibaca dan dipahami, maka dalam setiap proses 

pemahaman, juga terjadi proses penafsiran di situ. Adakah ini berarti membiarkan relativisme 

terhadap pemahaman Al-Qur’an? 

Pada umumnya, umat beragama menganggap bahwa relativisme adalah momok yang 

sangat ditakuti dan sekaligus dijahui. Relativitas begitu berwajah sangat “negatif” dan 

merupakan sesuatu yang harus ditolak. Mengapa? karena dalam bayangan para pendukungnya, 

relativisme pasti mengandung arti tidak adanya standar-satandar akibat atau nilai yang kukuh, 

tegas dan baku atau penolakan terhadap “kebenaran umum”. Relativisme seolah-olah mesti 

diidentikkan dengan nihilisme moral dan value vacuum. Secara implisit dan bahkan secara 

eksplisit, relativisme juga mengandung arti bahwa seluruh pendapat, pandangan dan keyakinan 

agama-agama mempunyai “nilai yang sama”. Disebabkan adanya berbagai konotasi yang begitu 

negatif, orang beragama cenderung menolak paham “eksklusif” dan lebih mendukung truth 

claim. Tanpa benar-benar disadari bahwa pilihan yang ini pun dalam batas-batas yang 

melampaui kewajaran juga dapat dengan mudah mengantarkan seeorang atau kelompok pada 

sikap fundamentalisme, ekstrimisme, dan radikalisme. Persoalannya adalah sedemikian buruk 

dan menakutkankah wajah dan gambaran tentang “relativitas”? 

Untuk menjelaskan kata relativisme, ada baiknya kita kaitkan dengan emapat kata lainnya 

yang diharapkan bisa menerangkan satu terhadap yang lain, yaitu: absolutisme, relativisme, 

obyektivisme, subjektivisme, dan nihi- lisme. Dalam wacana keagamaan, kata absolut biasanya 

dimaksudkan untuk mengungkapkan adanya kebenaran mutlak yang dimaknai oleh orang yang 

beriman, sehingga kebenaran itu tidak bisa dibantah lagi. Konsep absolut bisa ditemui dalam 

wacana teologi dan filsafat, bisa juga dalam kaidah ilmu fiqih, yakni yang berupa diktum Al-

Qur’an yang diyakini jelas dan sudah final kebenarannya. Sebaliknya, nihilisme berpandangan 

dalam hidup ini tak ada nilai atau kebenaran yang absolut. Karena paham nihilisme tak lagi 

mengakui adanya sumber atau fondasi kebenaran final, maka semua konsep nilai telah 

tersekularkan dan, akhirnya, sesuatu hanya dinilai pada nilai tukarnya untuk kepentingan praktis 

duniawi. Secara padat dan singkat nihilisme dirumuskan oleh Gianni Vatimo: 

“Nihilism is the situation in whict the human subject explicitly recognizes that  the  lack  

of  foundation  is  a  constitutive  part  of  its  condition  (what Nietzsche calls elsewhere’ the 

death of God”  

Jika diartikan secara bebas, nihilisme adalah satu kehidupan di mana manusia secara tegas 

mengingkari adanya landasan yang dianggap mutlak, yang oleh Nietzsche di ekspresikan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

19 

sebagai “kematian Tuhan”. Lebih lanjut Vatimo mengatakan, karena faham nihilisme tidak 

mengaku sumber yang absolut, maka mereka memandang teks tak ubahnya bagaikan rentetan 

jejak yang tidak memiliki batas akhir, orang berlari dari teks ke teks, dari penafsiran ke 

penasiran yang tak berkesudahan dan akhirnya akan sampai pada ujung nihilisme. 

Kemudian kata objektivisme mengandaikan adanya penghadapan serta pengambilan jarak 

antara subjek-subjek yang hanya dimungkinkan secara teoritis dalam kajian ilmu alam. Lalu di 

mana letak relativisme? dengan menggunakan metode hermeneutika untuk memahmai teks al-

Qur’an, maka pengertian relativisme berada di antara garis absolutisme dan nihilisme. 

Dalam kaitan ini, kita bisa membedakan antara, “theistik relativism” dan “nihilistik 

relativism”. Menarik kita renungkan sebuah contoh ketika seo- rang ulama menulis kitab 

keagamaan di mana pada akhir pembahasannya, ia senantiasa menulis: wa Allah a’lam bi al-

Shawab. Artinya, ia mengakui “hanya Allah Yang Maha Mengetahui kebenaran”. Ungkapan ini 

jelas sebuah peryataan betapa relatifnya pemahaman manusia atas al-Qur’an dan ilmu 

Tuhan. Dengan demikian, sebuah pemahaman dan interpretasi terhadap al- Qur’an tidak 

bisa dikategorikan sebagai pengetahuan absolut, karena bagai- manapun,  ia  merupakan  produk  

penalaran  manusia.  Ketika  pemahaman terhadap  al-Qur’an  secara  ontologis  diabsolutkan  

maka  ia  telah  menyamai atau bahkan menyaingi al-Qur’an sendiri. Jadi, merelatifkan 

pemahaman al- Qur’an tidak serta merta terjatuh pada nihilisme. Dengan demikian, produk 

pemahaman  dan  penasiran  terhadap  al-Qur’an  yang  didasari  iman  meru- pakan penghubung 

antara yang absolut dan yang relatif, antara yang sakral dan   profan.   Artinya,   pemahaman   

kita   terhadap   teks   al-Qur’an   bersifat relatively absolut. Ia relatif karena produk nalar yang 

serba terbatas, namun memiliki nilai absolut karena yang dikaji dan diimani adalah firman 

Tuhan. Sampai  batas  tertentu,  kapasitas  nalar  manusia  dan  firman  Tuhan  pasti mempunyai   

kesinambungan,   mengingat   keduanya   merupakan   ciptaaan Tuhan sendiri yang telah 

didesain  sedemikian rupa agar nalar dan firman- Nya bisa saling berhubungan. 

Dalam pandangan Amin Abdullah, relativitas dan relativisme di sini dipa- hami sebagai 

suatu cara untuk “membuka kesempatan bagi pemahaman sebuah objek dari berbagai dimensi 

serta aspek yang ada”. Jadi, relativitas sama sekali bukan dipahami sebagai sebuah sikap 

penolakan secara total terhadap nilai-nilai ajaran-ajaran agama tertentu yang sudah baku. 

Relativitas  –agaknya  Amin  Abdullah  lebih  suka  memakai  istilah  relativitas dari  pada  

relativisme–  di  sini  bukannya  berarti  penolakan  total  terhadap adanya  standar  umum,  nilai-

nilai  fundamental  keagamaan,  prinsip-pinsip tauhid dan  sebagainya.  Relativitas sekaligus  

pluralitas  di sini,  lebih  dimak- sudkan  sebagai  istilah  “teknis  metodologis”  yang  justru  

sangat  dibutuhkan dalam dunia pemahaman penafsiran dan pemaknaan karena istilah tersebut 

dimaksudkan  sebagai  gambaran  atau  potret  kenyataan  betapa  perbedaan budaya,  agama,  

bahasa,  dan  tradisi  memberikan  gambaran  tentang  dunia termasuk  dunia  realitas  keagamaan  

yang  juga  berbeda  antara  yang  satu dengan   yang   lainnya.   Kenyataan   adanya   hubungan   

yang   kukuh   antara “pemikiran  “dan  “objek  pemikiran”  (yang  plural)  merupakan  

pengukuhan tentang  perlunya  langkah-langkah  dan  “prosedur”  pemahaman  yang  harus 

dilalui, dan bukannya simbol kekosongan atau keputusan moral. 

Dengan demikian, persoalan relativitas di sini lebih terkait pada aspek “metodologis”,  dan 

bukannya  pada  persoalan  metafisis.  Relativitas  di sini terkait dengan perlunya sebuah 

“model” penafsiran dan “kerangka pema- haman” yang besifat praktis, dan bukannya suatu 

peryataan yang bersifat objektif tentang sifat-sifat pokok (nature) dari dunia dan sekitar kita. 

Oleh karena itu, konsekuensinya, “model” atau “kerangka” pemahaman dan penafsiran tersebut 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

20 

bukannya merupakan suatu pendapat yang bersifat “tetap” (tidak berubah-ubah), melainkan 

sekedar “model” atau “kerangka” (frame) pendekatan untuk menjelaskan hakikat segala sesuatu. 

Oleh karena itu, relativitas yang penulis maksudkan bukan bermakna nihilisme moral atau 

juga merupakan “kekosongan nilai” (value vacuum) dan lebih-lebih lagi bukan pula sebagai 

“kekosongan Akidah”. Akan tetapi, justru lebih merupakan upaya yang sungguh-sungguh dan 

autentik, khusus- nya bagi seluruh umat beragama untuk bersama-sama memahami dan 

membangun sebuah “makna”, dan “nilai” yang lebih mendalam yang dimiliki oleh berbagai 

suku, ras, agama, dan sebaginya. Hal demikian rupanya lebih kondusif untuk mengantisipasi 

berbagai tantangan perubahan zaman. 

Mengakui dan menghargai keragaman dan perbedaan agama sesungguhnya juga 

merupakan bagian dari doktrin al-Qur’an, meskipun tidak berarti al- Qur’an membenarkan 

semua agama yang ada. Namun yang pasti, baik menurut al-Qur’an maupun berdasarkan 

kenyataan historis-sosiologis, proses sekularisasi dan munculnya pluralisme agama dan 

keberagaman merupakan bagian dari hukum sejarah sunatullah di mana al-Qur’an sendiri 

memberikan isyarat bahkan akomodasi bagi perkembangan tersebut. Salah satu persoalan yang 

sering muncul dikalangan tokoh agama adalah, mereka seringkali mengingkari kenyataan ini 

dan kemudian mendambakan terwu- judnya agama tunggal dimuka bumi ini. Ini adalah suatu 

kemustahilan dan bertentangan dengan cetak biru Tuhan. 

Dalam kerangka ini, gerakan puritanisasi yang digelar oleh sejumlah ormas Islam  tentu  

merupakan  aksi  pengingkaran  atas  watak  Islam  yang  pluralis. Meminjam   sudut   pandang   

Hermeneutika   Gadamerian,26     Islam   adalah sebuah  “teks”  yang  terbuka  untuk  selalu  

direproduksi  sesuai  horison  pem- baca.  Umat  Islam  Indonesia  dengan  warna-warni  

budayanya  berada  pada posisi sebagai pembaca “teks Islam” sehingga memiliki otoritas penuh 

untuk menerjemahkan Islam secara berlainan dengan Islam masa awal atau corak Islam di 

kawasan dunia manapun. Umat Islam Indonesia berhak merepro- duksi Islam dalam semangat 

keindonesiaan. 

Harold  Coward,  dalam  ‘Pluralisme  Tantangan  Bagi  Agama-agama’,  menya- takan  

bahwa  dunia  selalu  memiliki  pluralitas  keagamaan.27    Pada  tahun 1980-AN  dunia  

mengakui  sesuatu  yang  belum  pernah  terjadi  sebelumnya, yaitu hancurnya batas-batas 

budaya, ras, bahasa dan geografis. Dunia Barat maupun Timur tidak bisa lagi saling menutup 

diri, karena dewasa ini setiap orang adalah tetangga dekat dan tetangga rohani yang lain. 

Untuk menghadapi realitas dunia yang plural ini, umat beragama pun dituntut untuk 

mampu menempatkan diri dan memahami konteks plu- ralisme yang dilandasi oleh semangat 

saling menghormati dan menghargai keberadaan umat beragama lain. Oleh karena itu, ada 

beberapa pengertian pluralisme yang perlu dipahami oleh masing-masing umat beragama. 

Pertama, pluralisme tidak semata menunjuk pada kenyataan tentang adanya 

kemajemukan. Namun yang dimaksud adalah keterlibatan aktif terhadap kenyataan 

kemajemukan tesebut. Pluralisme agama dan budaya dapat kita jumpai dimana-mana. Di dalam 

masyarakat tertentu, di kantor tempat kita kerja, di sekolah tempat kita belajar, bahkan di pasar 

di mana kita berbe- lanja. Namun seorang baru dapat dikatakan menyandung sifat tersebut 

apabila ia dapat berinteraksi secara positif dalam lingkungan kemajemukan tersebut. Dengan 

kata lain, pengertian pluralisme agama dalah bahwa tiap pemeluk agama dituntut bukan saja 

untuk mengakui keberadaan dan hak agama lain, tapi juaga terlibat dalam usaha memahami 

perbedaan dan persamaan guna tercapainya kerukunan dalam kebhinekaan. 

Kedua, pluralisme harus dibedakan dengan kosmopolitanisme. Kosmo- politanisme 

menunjuk pada suatu realitas diamana aneka ragam agama, ras, dan bangsa hidup berdampingan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

21 

di suatu lokasi. Namun interaksi positif antarpenduduk, khusunya dibidang agama, sangat 

minimal, kalaupun ada. 

Ketiga, konsep pluralisme tidak dapat disamakan dengan relativisme. Seorang relativis 

akan berasumsi bahwa hal-hal yang menyangkut “kebe- naran” atau “nilai” ditentukan oleh 

pandangan hidup serta kerangka berpikir seseorang atau masyarakat. Sebagai konsekuensi dari 

paham relativisme agama, doktrin agama apa pun harus dinyatakan benar. Atau tegasnya 

“semua agama adalah sama”, karena kebenaran-kebenaran agama-agama, walaupun berbeda-

beda dan bertentangan satu dengan lainnya, tetap harus diterima. Untuk itu, seorang relativis 

tidak akan mengenal, apalagi mene- rima suatu kebenaran universal yang berlaku untuk semua 

tempat dan segala zaman. 

Keempat, pluralisme agama bukanlah sinkretisme, yakni menciptakan suatu agama baru 

dengan memadukan unsur tertentu atau sebagian komponen ajaran dari beberapa agama untuk 

dijadikan bagian integral dari agama baru tersebut. 

Prof. Diana L. Eck,28  Professor of Comparative Religion and Indian Studies dan  Director  

of  the  Pluralism  Project  di  Harvard  University,  menekankan, “..pluralisme bukan sekedar 

relativisme. Pluralisme adalah pertautan komitmen antara komitmen religius yang nyata dan 

komitmen sekuler yang nyata. Pluralisme didasarkan pada perbedaan dan bukan kesamaan. 

Pluralisme, menurutnya adalah sebuah ikatan --bukan pelepasan—perbe- daan dan 

kekhususan.” Pluralisme adalah bahasa mengenai arus, pertu- karan, dialog, dan debat. 

Pluralisme adalah bahasa yang dibutuhkan oleh demokrasi agar dapat bertahan hidup. 

Menurut Prof. Diana, ada tiga hal tentang pluralisme yang dapat menje- laskan arti Proyek 

Pluralisme. 

Pertama, pluralisme bukan hanya beragam atau majemuk, Pluralisme lebih dari sekedar 

majemuk atau beragam dengan ikatan aktif kepada kema- jemukan tadi. Meski pluralisme dan 

keragaman terkadang diartikan sama, ada perbedaan yang harus ditekankan. Keragaman adalah 

fakta yang dapat dilihat tentang dunia dengan budaya yang beraneka ragam di Amerika Serikat 

dan Indonesia. Pluralisme membutuhkan keikutsertaan. 

Di dunia di mana kita hidup saat ini, keragamam belaka tanpa usaha ikut dalam hubungan 

nyata dengan mereka yang berbeda dan tanpa usaha untuk menciptakan masyarakat yang 

harmonis akan menimbulkan masalah yang terus bertambah. 

Kedua, pluralisme bukan sekedar toleransi. Pluralisme lebih dari sekedar toleransi dengan 

usaha yang aktif untuk memahami orang lain. Meskipun toleransi sudah pasti merupakan sebuah 

langkah ke depan dari ketidak- toleransian, toleransi tidak mengharuskan kita untuk mengetahui 

segala hal tentang orang lain. Toleransi dapat menciptakan iklim untuk menahan diri, namun 

tidak untuk memahami. Toleransi saja tidak banyak menjembatani jurang stereo-tipe dan 

kekhawatiran yang bisa jadi justru mendominasi gambaran bersama mengenai orang lain. 

Sebuah dasar yang terlalu rapuh untuk sebuah masyarakat yang kompleks secara religius. 

Kini, dengan kebebasan menjalankan ibadah agama di negara kita dan di sekitar kita, 

sebuah masyarakat yang sejatinya pluralis harus berkembang melebihi toleransi untuk mencapai 

pemahaman yang konstruktif. Kita harus memiliki sekolah-sekolah yang giat mengajarkan 

agama-agama di dunia dalam konteks bidang studi sosial atau sejarah. Kita membutuhkan 

pemim- pin agama yang terlatih yang tidak hanya mampu menanamkan keyakinan ‘gereja dan 

synagog’ ke ‘gereja, synagog, dan masjid yang dalam pada komunitasnya, namun juga terpelajar 

secara agama, dan mampu mencegah para agamawan lainnya salah menafsirkan dan men- 

cemarkan komunitas agama lain. Toleransi tidak dapat menghilangkan ketidaktahuan kita 

tentang orang lain dan meninggalkan kebenaran lainnya dan kekhawatiran yang mendasari pola 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

22 

lama perpecahan dan kekerasan. Di dunia yang kita tinggali ini, ketidaktahuan kita akan semakin 

mahal harganya. 

Ketiga, bahwa pluralisme bukan sekedar relativisme. Pluralisme adalah pertautan 

komitmen antara komitmen religius yang nyata dan komitmen sekuler yang nyata. Pluralisme 

didasarkan pada perbedaan dan bukan kesamaan. Pluralisme adalah sebuah ikatan -- bukan 

pelepasan -- perbedaan dan kekhususan. Kita harus saling menghormati dan hidup bersama 

secara damai. Namun harus ditambahkan bahwa hidup bersama dalam sebuah masyarakat yang 

penuh semangat bukan hanya sekedar hidup berdam- pingan tanpa memedulikan orang lain. Hal 

itu membutuhkan ikatan, kerja- sama, dan kerja yang nyata. Ikatan komitmen yang paling 

dalam, perbedaan yang paling mendasar dalam menciptakan masyarakat secara bersama-sama 

menjadi unsur utama dari pluralisme. 

Ikatan perbedaan dalam masyarakat yang pluralistik, menurut Diana L. Eck, tidaklah 

dibentuk berdasarkan struktur peperangan, namun struktur dialog. Ikatan yang penuh semangat, 

bahkan argumentasi bersama menjadi penting bagi masyarakat yang demokratis. Dengan kata 

lain, keyakinan beragama juga menjadi sangat penting yang didapat bukan karena kebiasaan 

atau warisan, namun dalam konteks dialog dengan komitmen dari mereka yang menganut 

keyakinan lain. Dialog seperti ini tidak ditujukan untuk mencapai kesepakatan, namun mencapai 

hubungan. Komitmen tidak ditinggalkan. Bahasa pluralisme adalah dialog dan pertemuan, 

memberi dan menerima, serta kritik dan kritik diri. Dalam dunia kita ini, bahasa inilah yang 

harus kita pelajari 

Dengan  demikian,  istilah  relativisme  yang  digunakan  dalam  tulisan  ini  – sekali lagi– 

bukan berarti nihilisme. Istilah tersebut digunakan semata-mata karena  adanya  perbedaan-

perbedaan  interpretasi  dan  pemaknaan  antara pengikut golongan agama yang satu dengan 

yang lain. Relativitas yang ada di sini   dinilai   wajar,   karena   beberapa   faktor, yaitu:   tingkat   

perbedaan pengalaman  sejarah  yang  dijalani  oleh  suku,  raja,  umat,  bangsa,  kawulo cilik, 

dan golongan elit, tingkat pendidikan yang diperoleh oleh masyarakat (nomad, agraris, industri, 

informasi-komunikasi), dan alat-alat teknologi yang dimiliki. Belum lagi bicara tingkat jaringan 

kerja (networks) yang dimiliki, intensitas kontak, dan pertemuan dengan golongan atau 

kelompok lain. Di sinilah kita baru dapat memahami makna pluralitas agama, termasuk 

relativitas yang turut melekat di dalamnya. Namun, relativitas di sini sama sekali tidak 

mengandung maksud untuk menafikan, apalagi sampai menegasikan tujuan-tujuan luhur yang 

secara ‘absolut’ diajarkan, dimiliki, dipegang teguh oleh pengikut agama-agama. Yang jelas, 

ketika cita- cita, belief, credo, iman, dan akidah yang semula dianggap ‘absolut’ tersebut 

dikonseptualisasikan serta diaungkapkan melalui bahasa manusia dan diinstitusionalisasikan 

melalui lembaga, perkumpulan, organisasi sosial, budaya, dan agama – belum lagi jika 

kepentingan politik ikut terlibat dan bermain di dalamnya, maka tujuan-tujuan luhur tersebut 

sebenarnya telah memasuki wilayah yang bersifat historis kultural dan ‘relatif’. 

Dengan begitu, maka hal-hal yang ‘relatif’ (instrumental values) sesung- guhnya tidak 

dapat dengan begitu saja dipindahkan ke wilayah yang bersifat ‘absolut’ (ultimate values). Jika 

hal-hal yang sesungguhnya relatif ini diabso- lutkan atau disakralkan, maka cepat atau lambat 

akan terjadi disharmonisasi sosial (ketidaknyamanan, ketakutan, keterkekangan, kekakuan, 

keter- paksaan, ketidakbebasan, perasaan tertindas, dll.) yang pada saatnya nanti menimbulkan 

kekerasan (violence) dalam kehidupan sosial keagamaan baik secara fidik maupun psikologis. 

Ketegangan hubungan yang bersifat perenial antara yang ‘absolut’ dan yang ‘relatif’ 

dalam pemikiran sosial-keagamaan hanya dapat dikurangi ketika manusiamenyadari kembali 

bahwa ia hanyalah makhluk yang sedang ber- proses secara terusmenerus. Ketika proses 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 3 (1) Januari 2016, 8-23 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Pluralisme Agama Bukan Nihilisme: Respon Untuk Kaum Fundamentalis 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

23 

tersebut berlangsung, tidak ada yang disebut ‘absolut’ dalam arti yang sebenar-benarnya, dan 

juga tidak ada yang disebut ‘relatif’ dalam arti yang sebenar-benarnya. 

Karenanya, pluralisme sebagai desain Tuhan (design of God) harus diamal- kan berupa sikap dan 

tindakan yang menjunjung tinggi multikulturalisme. Namun tidak sekedar berhenti pada wacana 

pentingnya pluralisme dan multikulturalisme, akan tetapi lebih diejawantahkan pada tataran 

praksis. Yakni, tidak pula sekedar menjadi homo pluralis yang menghargai kera- gaman hidup, 

melainkan juga sebagai homo multikulturalis yang berke- yakinan bahwa relasi pluralitas yang 

di dalamnya terdapat problem mino- ritas vs mayoritas, harus dibangun dengan tindakan nyata 

berdasarkan pengakuan atas persamaan, kesetaraan, dan keadilan. Wallahu a’lam bi al- Shawab. 

  

Bibliografi 
Abdullah, M. Amin,  Falsafah Kalam di Era  Postmodernisme,  (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997). 

Abdullah, M. Amin, Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas? (Yogya- karta: Pustaka 

Pelajar, 1996) 

Rahman, Munawar, Budhy, “Teologi Pluralisme di Persimpangan Jalan”, wawancara di 

Jaringan Islam Emansipatoris, www.islamemansipa- toris.com. 

Madjid, Nurcholish,  “Masyarakat  Madani  dan  Investasi  Demokrasi:  Tan- tangan dan 

Kemungkinan”, Republika, 10 Agustus 1999. 

Rahman,  Munawar,   Budhy,   Islam   Pluralis   Wacana   Kesetaraan   Kaum Beriman, (Jakarta: 

Paramadina, 2001) 

Madjid, Nurcholish,  Islam  Doktrin  dan  Peradaban  Sebuah  Telaah  Kritis tentang Masalah 

Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan (Jakar- ta: Paramadina, 1992). 

Nadroh, Siti, Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid, (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 1999). 

Sachedina, Abdulaziz, “Negara Tidak Punya Hak Mengurusi Keimanan”,www.islamlib.com. 

Fanani, Fuad, Ahmad, “Islam, Pluralisme, dan Kemerdekaan Beragama, “www.islamlib.com. 

Rahman, Fazlur, Major Themes of the Qur’an (Chicago: Bibliotheca Islami- ca, 1980) 

Madjid, Nurcholish, Atas Nama Pengalaman Beragama dan Berbangsa Di Masa  Transisi  

(Kumpulan  Dialog  Jum’at di  Paramadina), (Jakarta: Paramadina, 2002). 

Madjid,  Nurcholish,  dkk.,  Fiqh  Lintas  Agama  Membangun  Masyarakat Inklusif-Pluralis, 

(Jakarta: Paramadina, 2003). 

Ghazali, Moqsith, Abdul, “Problematika Quranik Pluralisme Agama “, Media Indonesia, 6 

Agustus, 2004. 

Anwar, Bihar, Ramli, Cecep, “Menyegarkan Wacana Ahli Kitab” www.Islamlib.com. 

Shihab,  Alwi,  Membedah  Islam  di  Barat  Menepis  Tudingan  Meluruskan Kesalahpahaman 

(Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2004). 

Abdullah,  M.  Amin,,  Dinamika  Islam  Kultural  Pemetaan  Atas  Wacana Islam Kontemporer 

(Bandung: Mizan, 2000). 

Vatimo, Gianni, The End of Modernity (Baltimore: The John Hopkins Uni- versity Press, 1991). 

Hidayat,   Komaruddin   Menafsirkan   Kehendak   Tuhan   (Jakarta:   Teraju, 2004). 

Subayu, Rony “Merayakan Pluralisme Islam”, www.islamlib.com. 

Coward, Harold, Pluralisme: Tantangan bagi Agama-Agama (Yogyakarta: Kanisius, t.th) 

L. Eck, Diana, “Amerika Baru Yang Religius: Tantangan Pluralisme Beragama,” 

http://cafe2.degromiest.nl/node/190 

Abdullah, M. Amin, Pendidikan Agama Era Multikultural Multireligius (Jakarta: PSAP, 2005).  
 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

