/

4 - =33 = -

Journal: R (B

Culture, Economy, and Social Changes = E

-
- -
- - - —
- P~ - — .
-— - ————— C—— =

Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen
Terhadap Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

Mulyani

Mahasiswa Pascasarjana IC-Paramadina, Jakarta. Anggota Lingkar Studi Islam dan Kebudayaan (LSIK), Ciputat

Abstract: The idea of Philosophia Perrennis Seyyed Hossein Nasr isn’t detached from points
of weakness, so Legenhausen gives critical notes on the Nasr thoughts. But, Legenhausen’s
critical note also isn'’t free from weakness too, so as its consequences, the public saw his
critical notes is just defensively apologetic criticism of the Muslim orthodoxy. This paper tried
to elaborate Legenhausen’s critical view, so that orthodoxy of traditional Islam is still
authoritative.

Kata Kunci: Legenhausen; Philosophia Perennis; Seyyed Hossein Nasr; Islam

Pendahuluan

Legenhausen melakukan kritik terhadap gagasan Philosophia Perrennis Seyyed Hossein
Nasr, sebagaimana diakuinya, hal itu terdorong karena begi- tu besarnya pengaruh Nasr dalam
pandangannya. Nasr, tanpa diragukan lagi, merupakan eksponen brilian dari pemikiran Islam
di Barat. Dalam bangunan kritik Legenhausen terlihat beberapa kelemahan dalam penyusun-
an argumentasinya sehingga perlu dibaca secara Kkritis. Legenhausen telah berhasil
meyakinkan bahwa dengan tetap berpegang pada eksklusifitas orto- doksi Islam tradisional,
Muslim mampu bersikap toleran terhadap kenya- taan plural. Sikap percaya diri yang tinggi
mendorong Legenhausen berke- simpulan bahwa tatanan ruang sosial Islam lebih mampu
menciptakan tole- ransi ketimbang ruang publik Liberalisme Modernitas.

Secara garis besar, penulis setuju dengan arah kritikan Legenhausen, namun setidaknya
terdapat dua poin sebagai celah kritik balik bagi Legenhasuen. Pertama, Legenhausen
mengkritik Nasr yang tidak mengakui prinsip ‘“Non- kontradiksi” ketika berupaya
mendamaikan perbedaan-perbedaan diametral antar tradisi. Penulis melihat penjelasan Nasr
bahwa prinsip Non-kontra- diksi tidak dapat diberlakukan ketika terdapat perbedaan level
pemahaman, dapat diterima. Genealogi gagasan ini umum diketahui terdapat di dalam tradisi
Sufism. Kedua, Legenhausen melihat genealogi dari Sophia Perrennis Nasr berasal dari tradisi
okultasi romatisme Eropa. Kalaupun itu benar, maka tidak dapat dinafikan warna metafisika
sufi di dalam gagasan Nasr, terutama terkait manifestasi dan kehendak Tuhan. Benar jika
dikatakan Nasr memperluas jalan kebenaran kepada tradisi-tradisi keagamaan di luar Islam
yang pada dasarnya asing dalam literature sufisme namun Nasr bisa saja berargumentasi
bahwa itu semua merupakan ijtihad barunya dalam ma- salah tersebut. Untuk mengelaborasi
dua poin ini, penulis bisa jadi sepakat dengan Nasr namun tetap menyelisihi kesimpulan akhir
yang diajukannya.

Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr
Definisi

Nasr menggunakan terma Philosophia Perennis atau Sophia Perennis untuk
mendeskripsikan  gagasannya tentang Pluralisme Agama. Kedua istilah tersebut
digunakan secara bergantian karena meskipun berbeda namun memberi maksud yang



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

sama. Philosophia Perennis lebih menekankan dimensi intelektual sedangkan Sophia
perennis pada dimensi pengalaman langsung namun keduanya menjelaskan kebenaran
yang sama pada level transenden.

Mengikuti A.K.Coomaraswamy, Nasr mendefinisikan Philosophia Perennis sebagai
pengetahuan tentang prinsip-prinsip universal yang terdapat di da- lam masyarakat yang
memiliki keragaman klaim kebenaran dan sejarah yang berbeda. Pengetahuan yang menjadi
inti dari seluruh agama ini dapat diraih melalui berbagai bentuk ritual dan metode dari
berbagai tradisi mela- lui jalan pewahyuan.3 Tradisi keagamaan membentang dari agama
semitik, agama-agama yang tumbuh di India, dan agama-agama tradisional seperti
kepercayaan suku aborigin di Australia dan suku Indian di Amerika Utara.Semuanya diakui
oleh Nasr sebagai tradisi keagamaan yang memiliki penda- saran pada pewahyuan.

Philosophia Perennis merupakan pengetahuan tentang realitas tertinggi nan suci (scientia
sacra) yang bersifat metafisik, Jenis pengetahuan ini didapat dengan memfungsikan daya
intelektus dan pengalaman mistik illuminatif. Pengetahuan tersebut berada pada inti semua
agama. Karenanya, penge- tahuan ini (Sophia Perennis) memberi makna pada doktrin, ritus
dan sim- bol-simbol suatu agama.5 Sophia perennis merupakan hikmah ketuhanan yang
diakses oleh para petualang spiritual yang sudah sampai pada level tertentu.

Para Pendukung

Para pendukung gagasan philosophia perennis adalah figur-figur yang disebut oleh Nasr
sebagai Tradisionalis. Beberapa nama yang disebutkan oleh Nasr diantaranya R. Guénon, A.K.
Coomaraswamy, M.Pallis, T.Burck- hart, M.Lings, Lord Northbourne, L.Schaya, W.N.Perry,
H.Smith dan F.Schuon. Para tradisionalis ini tersebar di dalam berbagai tradisi namun satu hal
yang menyatukan mereka yaitu sikap mereka yang tidak membatasi diri pada level eksoterik
namun melihat esensi agama pada level esoterik. Tradisionalis tetap mengakui ortodoksi
namun memperluasnya ke level universal yaitu dengan memandang keanekaragaman
fenomena keagamaan sebagai manifestasi yang beragam dari sifat-sifat Tuhan.

Genealogi

Jika kita perhatikan dari para tradisionalis yang disebutkan oleh Nasr di atas, umumnya
mereka adalah para petualang spiritual yang benar-benar memasuki dan merasakan hidup di
dalam tradisi agama. Beberapa di antaranya menjadi Muslim setelah perjalanan panjang
menelusuri berbagai tradisi agama. Kesimpulan Legenhausen yang menyatakan bahwa
gagasan para tradisionalis ini mengalir dari romantisme Eropa tidaklah sepenuhnya benar.
Mekipun al-Attas sepakat dengan Legenhausen, namun al-Attas meli- hat pengaruh metafisika
Islam yang cukup kuat pada para tradisionalis, multifarious dimensions has never been treated
with such amplitude and depth as in the works of Schuon. The religious subjects dealt with by
this school range from metaphysics and cosmology to sacred art with which they are
especially concerned, and from traditional psychology and anthropology to ethics and social
structure, for only through the sacred form can one reach the Formless. Lihat juga h. 32- 33.

Secara kasat mata juga tampak dari sikap sebagian tradisonalis yang merasa perlu untuk
menampakkan keislamannya bahkan mengubah-ubah identitas (seperti: nama dan gaya hidup)
sebelumnya.8 Oleh karena itu, jika benar adanya pengaruh romantisme Eropa atau filsafat dan
sains modern, menu- rut al-Attas, tetap saja pengaruh metafisika Islam terlihat lebih mewarnai
berbagai konsepsi mereka.


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Posisi Legenhausen Terhadap Philosophia Perennis
Nasr

Langkah pertama Legenhausen dalam mengkritik pandangan Sophia perenis
Nasr adalah dengan membuat pemisahan antara dimensi Deontis, Aletis dan Soteriologis
agama menurut Islam. Islam bersifat ekslusif ketika menegaskan bahwa agama yang benar
adalah agama yang diturunkan Allah kepada utusan terakhir-Nya yaitu nabi Muhammad
SAW. Islam tidak meng- ingkari kenabian sebelum Muhammad sehingga agama yang
diturunkan Allah kepada nabi-nabi sebelumnya tetap sah sampai kedatangan Muham-
mad. Oleh karena itu, Islam mengakui adanya bentuk pluralisme agama yang bersifat
deontik diachronic, dimana ada banyak agama atau lebih tepatnya syariah yang
diturunkan Allah kepada para nabi namun kebenaran- nya bersifat suksesif berdasarkan
periode kenabiannya masing-masing.9 Setelah kedatangan Muhammad, hanya Islam
Muhammadan yang benar dan diakui oleh Allah.10 Ketika Islam bersikap ekslusif atas
kebenaran yang dikandungnya bukan berarti keselamatan secara mutlak hanya diperuntuk- kan
bagi Muslim. Masih ada kemungkinan orang-orang di luar Islam untuk mendapatkan
keselamatan. Dengan menjelaskannya secara semantik, Legenhausen ingin
menyatakan bahwa Kekafiran yang menyelubungi diri seseorang dari kebenaran
merupakan sikap sadar dan bersifat aktif. Keku- furan merupakan sikap pilihan bebas
seseorang untuk tetap berada di dalam kesalahan. Kenyataan itu bukan keinginan Tuhan
namun  kecongkakan manusia itu sendiri. Oleh sebab itu mengkaitkan dan
mencampuradukkan antara keadilan Tuhan, keragaman agama, doktrin keselamatan dan
persoalan toleransi menjadi tidak relevan.

Analisis Kritis Terhadap Beberapa Point Kritikan Legenhausen
Pengabaian Prinsip Non-Kontradiksi

Terbentuknya agama-agama dilihat oleh Nasr sebagai kehendak dan rencana Tuhan.
Nasr melihatnya sebagai wahyu, bukan penemuan manusia. Karena- nya bagi Nasr tidak perlu
ada reformasi pada level tersebut. Meskipun peru- bahan dalam tradisi keagamaan dapat
terjadi secara bertahap, organik dan natural, namun tidak ada perubahan hukum-hukum abadi
Tuhan yang ter- dapat di dalam masing-masing tradisi keagamaan. Reformasi bagi Nasr
hanya perlu dilakukan untuk memperluas makna absolut kalangan ekslusifis dari masing-
masing tradisi.12 Nasr dilihat oleh Legenhausen tidak mela- kukan pemisahan secara
tegas antara aspek keabadian hukum Tuhan de- ngan aspek-aspek dimana agama
mengalami perubahan organik dan natu- ral. Nasr hanya memberi jawaban tidak langsung
dengan menegaskan bahwa Tuhan tidak akan membiarkan agama-agama besar berada di
dalam kesa- lahan sampai ribuan tahun. Nasr menyatakan:

How could God allow, with his infinite wisdom and justice, one of the of major religions
of people have sought their salvation, to be misguided for two thousand years? Was this
simply mistake?... if one says that this was all horrendous mistake for this thousand years, |
cannot accept this.

Oleh karena itu kalaulah benar apa yang termaktub di dalam dokumen- dokumen
sejarah bahwa yesus dan generasi Kristen awal tidaklah menga- jarkan doktrin trinitas
dan inkarnasi, namun doktrin tersebut dikehendaki oleh Tuhan bagi generasi Kristen
berikutnya, tegas Nasr.14 Kehendak Tuhan, di dalam konsepsi Nasr, memanifestasikan dirinya
dalam beragam bentuk di dalam bentangan sejarah yang nampak ke permukaan sebagai tradisi

3


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

keaga- maan yang berbedabeda. Namun karena wujudnya merupakan hasil dari
manifetasi kehendak Tuhan maka semuanya valid.15 Nasr menolak pandang- an non-
relatifistik yang dianut secara tradisional. Legenhausen mengkritik- nya dengan menyatakan
bukanlah kesalahan Tuhan untuk membiarkan definitions pertaining to issues concerning
how non-muslims are to be treated according to Islamic law, while the question of salvation
pertains to the inner state of the individual. The literal meaning of infidelity (kufr) is covering.
The infidel is one who seeks to shield or cover himself from the truth of islam. Infidelity is not
passive condition applying to all those who lack correct belief in islam, rather it is in active
inward opposition which prevent a person from accepting divine guidance.” suatu tradisi tetap
dalam kesalahan, jika memang kesalahan tersebut meru- pakan kesalahan manusia itu sendiri
(lihat; penjelasan Legenhausen tentang makna kufur secara semantik di atas).

Di sinilah kemudian berdasarkan teorinya tentang manifestasi kehendak Tuhan,
Nasr mengingkari prinsip non-kontradiksi. Sebagai contoh, Islam dan Kristen memiliki
narasi yang berbeda (kontradiksi) dalam melihat figur Yesus, namun keduanya oleh Nasr
dianggap valid. Nasr sendiri menyatakan bahwa hal ini sangat sulit dipahami dengan
kacamata rasionalitas.16 Perbedaan perspektif dan level pemahamanlah yang akan dapat
menye- lesaikan kontradiksi tersebut.17 Namun Legenhausen kemudian memper- soalkan
argumentasi Nasr tersebut ketika Nasr tidak menjelaskan bagai- mana Yesus disalib pada
satu level dan tidak pada level lainnya. Nasr hanya menyatakan hanya para pemikir yang
mencapai kematangan tertentulah yang mampu memahami gagasannya tersebut.18

Pengakuan atas prinsip non-kontradiksi menjadi aksioma fundamental bagi bangunan
logika. Instrumen logika menjadi perangkat metodik untuk menguji apakah suatu pikiran dapat
dikatakan benar. Instrument logika (mantiq) digunakan oleh para filosuf dan mutakallimin
namun diposisikan secara unik dalam tradisi tasawwuf ‘irfan. Artinya para sufi commit untuk
menampilkan kesadaran mistik iluminatif mereka menggunakan terma- terma logika (ushuli),
namun konten kognitif pengalaman itu sendiri musta- hil dimuat dalam wacana filsafat. Di
samping itu pengetahuan langsung (hudhuri) lebih kaya dari pengetahuan ‘aqliyah dan di
dalamnya prinsip- prinsip logika terkadang tidak lagi berlaku. Karenanya, kesadaran gnosis
sufi melampaui terma-terma logis.

Di dalam risalah-risalah sufi banyak ditemukan Kkisah perjalanan spiritual Musa
bersama khidir.19 Para sufi menempatkan Musa berada pada level spiritual (Magamat)
yang berbeda dengan Khidir. Khidir telah dikaruniai ‘ilm laduni sedangkan Musa tidak.
Perjalanan Musa bersama Khidir digam- barkan oleh salah seorang sufi Fariz bin Isa al-
Dinawari al-Baghdadi (w.951), sebagaimana dikutip Kristin Zahra Sands berikut:

“Musa said , “god willing” about himself in “You will find me patient, God willing,” but
al-Khidir did not do the same when he said, “You will not be able to be patient with me,”
because the knowledge of Musa at that time was the knowledge of what religious law has
prescribed and deduction (istidlal), but the knowledge of al-Khidir was God-given
knowledge (‘ilm laduni) from one unseen to another. Musa was in the station (magam) of
learning properbehavior (ta’dib) while al-Khidir was in station (magam) of unveiling (kashaf)
and witnessing (mushahada).”

Di dalam perjalanan ini, Musa mengalami banyak kesulitan dan tidak mam- pu
memahami tindakan-tindakan Khidir yang terlihat baginya keliru lagi menyelisihi aturan
Tuhan. Namun pada kenyataannya, keterbatasan penge- tahuan Musa lah yang menyebabkan
ia tidak mampu memahami Khidir. Khidir tampak oleh Musa menyelisihi hukum Tuhan

4


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

sehingga menyimpan kontradiksi, namun jika ilmu Khidir diraih oleh Musa, kontradiksi
tersebut tidak lagi tampak. Begitulah tradisi sufi menafsirkan kisah perjalanan Khidir dan
Musa. Oleh karenaitu tidak heranjika Nasr seolah ingin melakukan hal yang sama terhadap
berbagai pihak yang tidak memahami gagasannya.

Spekulasi Filosofis dan Philosophia Perennis Nasr

Legenhausen memandang gagasan Philosophia Perennis Nasr sangat asing dalam
tradisi intelektul Islam. Legenhasuen berupaya membuktikan bahwa gagasan Nasr tidak
mendapat dukungan dari para filosof, ahli kalam dan sufi. Ketika Nasr melihat perbedaan
eskatologis agama-agama bersifat valid, sepanjang itu pula hanya berlaku di dalam
alam spiritualnya masing- masing.21 Nasr kemudian menjustifikasinya dengan pandangan
sufi tradisi- onal terutama Jalaluddin Rumi dan Ibn Arabi.

Namun Legenhausen menyimpulkan bahwa pandangan Nasr tentang plural- isme agama
tidak dapat dipertahankan sekaligus tidak sesuai dengan pandangan mayoritas sarjana Muslim
tradisional.

Ketika Maulana Jalaluddin Rumi bersyair “lampu-lampu itu berbeda namun cahayanya
tetap sama”, bukan berarti Maulana membenarkan pandangan para pluralis, tegas
Legenhausen. Apa yang dimaksud oleh sang Maulana sama seperti yang sampaikan oleh
Qur’an bahwa lampu-lampu yang berbeda adalah cahaya Islam melalui Nubuwah yang
diturunkan secara suksesif oleh Allah berdasarkan periodenya masing-masing.24  Hal itu
terlihat jelas dari penolakan Rumi terhadap sikap status quo al-Jannah terhadap iman
kris- tennya. Rumi mengatakan:

“This is not the action or the words on an intelligent man possessed of sound.
God gave you intelligence of your own other than your father’s intelligence, asight of
your own other than your father’s sight, a discri- mination of your own. Why you nullify
your sight and your intelligence, following an intelligence which will destroy you and not
guide you?.”

Rumi menambahkan “Anjing saja tidak lagi mengikuti induknya mengais- ngais
sampah setelah dilatih oleh seorang raja. Sangat ironis ketika manusia dengan
kemampuan akalnya tidak mampu lebih baik dari itu.” Selain Rumi, Ibn Arabi juga
melakukan hal yang sama. ketika ditanya bagaimana  memperlakukan  pengikut
kristiani. Ibn Arabi menjawabnya sesuai dengan ketentuan hukum Islam. Umat
Kristen bagi Ibn ‘Arabi seharusnya mengikuti syariah Islam yang diturunkan kepada nabi
Muham- mad. Itu artinya syariat nabi sebelumnya ditanggalkan setelah turunnya al- Qur’an.
Jelaslah bahwa Islam merupakan satu-satunya agama yang valid setelah diutusnya
Rasulullah SAW sebagai nabi penutup yang menyem- purnakan seluruh ajaran para nabi
sebelumnya.

Benar jika dikatakan bahwa agama terdiri dari dimensi lahir (zahir) dan dimensi batin
(bathin) dimana yang satu berbeda dari yang lainnya. Para sufi melihat perbedaan banyak
muncul pada dimensi lahir dari agama namun dimensi batinnya sama. Oleh karena itu, para
sufi lebih memfokus- kan pada dimensi batin agama, dengan tidak mengabaikan dimensi
lahirnya. Mayoritas sufi secara tegas telah menyeru untuk mengikuti ketentuan-ketentuan
hukum Islam. Masyhur di kalangan sufi pernyataan bahwa tidak ada tharigah tanpa syari’ah.

Setelah membuktikan bahwa Nasr sejatinya tidak mendapat dukungan dari khazanah
sufi tradisional, Legenhausen beranjak membahas secara sepintas pandangan para filosof

5


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Muslim. Hasil penelusurannya menyimpulkan tidak ada perbedaan di antara keduanya
dalam membahas tema ini. Baik sufi maupun filosof, semuanya sepakat bahwa satu-
satunya agama yang dike- hendaki oleh Tuhan adalah Islam. Perbedaan di antara sufi
dan filosof hanyalah dari cara mereka memahami unsur batin dari agama-agama
wahyu. Yang satu mendekatinya dengan penyingkapan langsung melalui penyucian jiwa,
sedangkan yang lain melalui argumentasi filosofis.28 Jika sufi dan filosof menegaskan
satu-satunya agama yang valid hanya Islam, terlebih lagi tradisi para teolog Muslim.
Pandangan nasr dipastikan oleh legenhausen tidak didukung oleh khazanah intelektual
Islam, baik dari kajian teologi, tasawuf dan filsafat.29 Lebih jauh Legenhausen menyatakan:

“The basis for modern perspective defended by Nasr is insight into eso- teric dimentions
of religions of the world, but it remains a human insight and speculation. The basis for the
persfective internal to Islam, on the other hand, is divine revelation.”30

Kesimpulan Legenhausen bahwa gagasan Philosophia Perennis Nasr meru- pakan
spekulasi pikiran manusia semata perlu dipertanyakan, karena Nasr sendiri di banyak tempat
menyatakan bahwa Sophia Perennis bukan hanya mengandalkan pemikiran rasional, namun
(seperti halnya tradisi sufi) juga berasal dari limpahan langsung dari Tuhan. Itu Nampak dari
kutipan berikut:

“Although theoretically it is possible for man to gain this knowledge, at least on
a more outward level, by himself because of the nature of the intellect, that
“supernaturally natural” faculty which is ingrained in the very substance of man, the
norm is such that the attainment of this knowledge depends upon the grace and the
framework which tradition alone provides. If there are exceptions, they are there to
prove the rule and bear witness to the well-known dictum that “the Spirit bloweth where it
listeth.”

Tampak jelas juga ketika Nasr mendefinisikan realitas agama. Agama bukan hanya
seperangkat keyakinan namun merupakan realitas bersumber dari dimensi ketuhanan.32
Agama bagi Nasr memiliki fungsi sentral dalam diri manusia, dimana manusia melalui
agama dapat melakukan perjalanan pan- jang untuk memahami realitas eksistensial kehidupan.
Agama bukan hanya memberi jalan untuk memahami alam raya ini, namun lebih jauh lagi
agama bertindak sebagai instrumen dalam memahami hakikat eksistensi kehidupan yang lebih
fundamental dan nyata.33 Nasr juga menyatakan, agama ketika masih berada pada akal
Tuhan yang berbentuk realitas archetypal, agama bersifat trans-historis.34  Sifat trans-
historis agama tetap terkandung pada level esoteris. Meski pada tataran eksoterik,
agama dapat mengalami perubahan yang bersifat organik natural, namun kemungkinan
perubahan tersebut tidaklah merendahkan dimensi eksoteris agama. Doktrin, ritual, dan
hukum-hukum legal agama tetap kudus sepanjang berada di dalam tradisinya masing-
masing.

Ketika Legenhausen menyatakan‘Perhaps the source of the pluralism defended by Dr.
Nasr is not to be found in the sufi tradition at all, but in European romantic tradition as it
survived in the twentieth century among the connoisseurs of the occult in Paris.”35 Kita patut
bertanya sejauh mana pengaruh itu atau tepatnya pada wilayah apa? Setidaknya berharap
Legenhausen membuat kesimpulan tersebut tanpa menutup mata akan pengaruh kuat
metafisika sufi tradisional atas Nasr.36 Jika kritik Legenhausen dikarenakan unsur relativisme
yang merasuk ke dalam pikiran Nasr, sebagaimana ia menyebutnya “relativitas komunal”,
bukan berarti Nasr tidak memiliki limit of truth. Meskipun mengakui fenomena terbentuknya


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

berbagai tradisi keagamaan berasal dari manifestasi ketuhanan, bukan berarti para tradisionalis
sama sekali tidak memiliki limit of truth. Mereka bukan hanya dapat melihat derajatderajat
kebenaran, namun juga dapat membedakan antara sesuatu yang benar dengan sesuatu yang
keliru, yang benar-benar agama dengan agama palsu. Artinya, mereka memiliki penge- tahuan
dan sikap yang jelas terhadap fenomena keberagamaan tertentu tanpa terjatuh ke dalam sikap
dogmatism di satu sisi dan relativisme di sisi lain, tegas Nasr.

Kesimpulan

Meski penulis tidak sepakat dengan gagasan Sophia Perennis Nasr, namun memberi
catatan kritis pada Legenhausen perlu dilakukan khususnya dua point di atas. Catatan kritis
tersebut diberikan agar dapat membaca Nasr serigit mungkin, demi bersikap adil terhadap
Nasr dan pemeliharaan tradisi akurasi akademik yang sehat.

Bibliografi

Aslan, Adnan, Religious Pluralism in Cristian and Islamic Philosophy; the thought of John
Hick and Seyyed Hossein Nasr (Britain and Japan: Curzon Press Ltd and Japan Library,
1994), cetakan pertama.

Sands, Kristin Zahra, Sufi Commentaries on the Qur’an in Classical Islam

(London and New York: Routledge, 2006).

Legenhausen, Muhammad, Islam and Religious Pluralism (Great Britain: Islamic Studies
Department; Center for international Cultural Studies, 1999).

Nasr, Seyyed Hossein, The Need For Sacred Science (United Kingdom: Curzon Press
Ltd, 1993), cet. I.


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

