
 

1 

Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen 

Terhadap Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
 

Mulyani 
Mahasiswa Pascasarjana IC-Paramadina, Jakarta. Anggota Lingkar Studi Islam dan Kebudayaan (LSIK), Ciputat 

 

Abstract: The idea of Philosophia Perrennis Seyyed Hossein Nasr isn’t detached from points 

of weakness, so Legenhausen gives critical notes on the Nasr thoughts. But, Legenhausen’s 

critical note also isn’t free from weakness too, so as its consequences, the public saw his 

critical notes is just defensively apologetic criticism of the Muslim orthodoxy. This paper tried 

to elaborate Legenhausen’s critical view, so that orthodoxy of traditional Islam is still 

authoritative. 

Kata Kunci: Legenhausen; Philosophia Perennis; Seyyed Hossein Nasr; Islam 

 

Pendahuluan 

Legenhausen melakukan kritik terhadap gagasan Philosophia Perrennis Seyyed Hossein 

Nasr, sebagaimana diakuinya, hal itu terdorong karena begi- tu besarnya pengaruh Nasr dalam 

pandangannya. Nasr, tanpa diragukan lagi, merupakan eksponen brilian dari pemikiran Islam 

di Barat. Dalam bangunan kritik Legenhausen terlihat beberapa kelemahan dalam penyusun- 

an argumentasinya sehingga perlu dibaca secara kritis. Legenhausen telah berhasil 

meyakinkan bahwa dengan tetap berpegang pada eksklusifitas orto- doksi Islam tradisional, 

Muslim mampu bersikap toleran terhadap kenya- taan plural. Sikap percaya diri yang tinggi 

mendorong Legenhausen berke- simpulan bahwa tatanan ruang sosial Islam lebih mampu 

menciptakan tole- ransi ketimbang ruang publik Liberalisme Modernitas. 

Secara garis besar, penulis setuju dengan arah kritikan Legenhausen, namun setidaknya 

terdapat dua poin sebagai celah kritik balik bagi Legenhasuen. Pertama, Legenhausen 

mengkritik Nasr yang tidak mengakui prinsip “Non- kontradiksi” ketika berupaya 

mendamaikan perbedaan-perbedaan diametral antar tradisi. Penulis melihat penjelasan Nasr 

bahwa prinsip Non-kontra- diksi tidak dapat diberlakukan ketika terdapat perbedaan level 

pemahaman, dapat diterima. Genealogi gagasan ini umum diketahui terdapat di dalam tradisi 

Sufism. Kedua, Legenhausen melihat genealogi dari Sophia Perrennis Nasr berasal dari tradisi 

okultasi romatisme Eropa. Kalaupun itu benar, maka tidak dapat dinafikan warna metafisika 

sufi di dalam gagasan Nasr, terutama terkait manifestasi dan kehendak Tuhan. Benar jika 

dikatakan Nasr memperluas jalan kebenaran kepada tradisi-tradisi keagamaan di luar Islam 

yang pada dasarnya asing dalam literature sufisme namun Nasr bisa saja berargumentasi 

bahwa itu semua merupakan ijtihad barunya dalam ma- salah tersebut. Untuk mengelaborasi 

dua poin ini, penulis bisa jadi sepakat dengan Nasr namun tetap menyelisihi kesimpulan akhir 

yang diajukannya. 

 

Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 

Definisi 

Nasr menggunakan terma Philosophia Perennis atau Sophia Perennis untuk 

mendeskripsikan   gagasannya   tentang   Pluralisme   Agama.   Kedua   istilah tersebut  

digunakan  secara  bergantian  karena  meskipun  berbeda  namun memberi   maksud   yang   



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap  
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

2 

sama.   Philosophia   Perennis   lebih   menekankan dimensi  intelektual  sedangkan  Sophia  

perennis  pada  dimensi  pengalaman langsung  namun  keduanya  menjelaskan  kebenaran  

yang  sama  pada  level transenden. 

Mengikuti A.K.Coomaraswamy, Nasr mendefinisikan Philosophia Perennis sebagai 

pengetahuan tentang prinsip-prinsip universal yang terdapat di da- lam masyarakat yang 

memiliki keragaman klaim kebenaran dan sejarah yang berbeda. Pengetahuan yang menjadi 

inti dari seluruh agama ini dapat diraih melalui berbagai bentuk ritual dan metode dari 

berbagai tradisi mela- lui jalan pewahyuan.3 Tradisi keagamaan membentang dari agama 

semitik, agama-agama yang tumbuh di India, dan agama-agama tradisional seperti 

kepercayaan suku aborigin di Australia dan suku Indian di Amerika Utara.Semuanya diakui 

oleh Nasr sebagai tradisi keagamaan yang memiliki penda- saran pada pewahyuan. 

Philosophia Perennis merupakan pengetahuan tentang realitas tertinggi nan suci (scientia 

sacra) yang bersifat metafisik, Jenis pengetahuan ini didapat dengan memfungsikan daya 

intelektus dan pengalaman mistik illuminatif. Pengetahuan tersebut berada pada inti semua 

agama. Karenanya, penge- tahuan ini (Sophia Perennis) memberi makna pada doktrin, ritus 

dan sim- bol-simbol suatu agama.5 Sophia perennis merupakan hikmah ketuhanan yang 

diakses oleh para petualang spiritual yang sudah sampai pada level tertentu. 

Para Pendukung 

Para pendukung gagasan philosophia perennis adalah figur-figur yang disebut oleh Nasr 

sebagai Tradisionalis. Beberapa nama yang disebutkan oleh Nasr diantaranya R. Guénon, A.K. 

Coomaraswamy, M.Pallis, T.Burck- hart, M.Lings, Lord Northbourne, L.Schaya, W.N.Perry, 

H.Smith dan F.Schuon. Para tradisionalis ini tersebar di dalam berbagai tradisi namun satu hal 

yang menyatukan mereka yaitu sikap mereka yang tidak membatasi diri pada level eksoterik 

namun melihat esensi agama pada level esoterik. Tradisionalis tetap mengakui ortodoksi 

namun memperluasnya ke level universal yaitu dengan memandang keanekaragaman 

fenomena keagamaan sebagai manifestasi yang beragam dari sifat-sifat Tuhan. 

Genealogi 

Jika kita perhatikan dari para tradisionalis yang disebutkan oleh Nasr di atas, umumnya 

mereka adalah para petualang spiritual yang benar-benar memasuki dan merasakan hidup di 

dalam tradisi agama. Beberapa di antaranya menjadi Muslim setelah perjalanan panjang 

menelusuri berbagai tradisi agama. Kesimpulan Legenhausen yang menyatakan bahwa 

gagasan para tradisionalis ini mengalir dari romantisme Eropa tidaklah sepenuhnya benar. 

Mekipun al-Attas sepakat dengan Legenhausen, namun al-Attas meli- hat pengaruh metafisika 

Islam yang cukup kuat pada para tradisionalis, multifarious dimensions has never been treated 

with such amplitude and depth as in the works of Schuon. The religious subjects dealt with by 

this school range from metaphysics and cosmology to sacred art with which they are 

especially concerned, and from traditional psychology and anthropology to ethics and social 

structure, for only through the sacred form can one reach the Formless. Lihat juga h. 32- 33. 

Secara kasat mata juga tampak dari sikap sebagian tradisonalis yang merasa perlu untuk 

menampakkan keislamannya bahkan mengubah-ubah identitas (seperti: nama dan gaya hidup) 

sebelumnya.8 Oleh karena itu, jika benar adanya pengaruh romantisme Eropa atau filsafat dan 

sains modern, menu- rut al-Attas, tetap saja pengaruh metafisika Islam terlihat lebih mewarnai 

berbagai konsepsi mereka. 

 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap  
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

3 

Posisi Legenhausen Terhadap Philosophia Perennis 

Nasr 

Langkah   pertama   Legenhausen   dalam   mengkritik   pandangan   Sophia perenis  

Nasr  adalah  dengan  membuat  pemisahan  antara  dimensi  Deontis, Aletis dan Soteriologis 

agama menurut Islam. Islam bersifat ekslusif ketika menegaskan bahwa agama yang benar 

adalah agama yang diturunkan Allah kepada utusan terakhir-Nya yaitu nabi Muhammad 

SAW. Islam tidak meng- ingkari  kenabian  sebelum  Muhammad  sehingga  agama  yang  

diturunkan Allah  kepada  nabi-nabi  sebelumnya  tetap  sah  sampai  kedatangan  Muham- 

mad.  Oleh  karena  itu,  Islam  mengakui  adanya  bentuk  pluralisme  agama yang  bersifat  

deontik  diachronic,  dimana  ada  banyak  agama  atau  lebih tepatnya syariah yang 

diturunkan Allah kepada para nabi namun kebenaran- nya   bersifat   suksesif   berdasarkan   

periode   kenabiannya  masing-masing.9 Setelah  kedatangan  Muhammad,  hanya  Islam  

Muhammadan  yang  benar dan diakui oleh Allah.10  Ketika Islam bersikap ekslusif atas 

kebenaran yang dikandungnya bukan berarti keselamatan secara mutlak hanya diperuntuk- kan 

bagi Muslim. Masih ada kemungkinan orang-orang di luar Islam untuk mendapatkan    

keselamatan.    Dengan    menjelaskannya    secara    semantik, Legenhausen  ingin  

menyatakan  bahwa  Kekafiran  yang  menyelubungi  diri seseorang  dari  kebenaran  

merupakan  sikap  sadar  dan  bersifat  aktif.  Keku- furan merupakan sikap pilihan bebas 

seseorang untuk tetap berada di dalam kesalahan.   Kenyataan   itu   bukan   keinginan   Tuhan   

namun   kecongkakan manusia  itu  sendiri.  Oleh  sebab  itu  mengkaitkan  dan  

mencampuradukkan antara  keadilan  Tuhan,  keragaman  agama,  doktrin  keselamatan  dan  

persoalan toleransi menjadi tidak relevan. 

 

Analisis Kritis Terhadap Beberapa Point Kritikan Legenhausen 

Pengabaian Prinsip Non-Kontradiksi 

Terbentuknya agama-agama dilihat oleh Nasr sebagai kehendak dan rencana Tuhan. 

Nasr melihatnya sebagai wahyu, bukan penemuan manusia. Karena- nya bagi Nasr tidak perlu 

ada reformasi pada level tersebut. Meskipun peru- bahan dalam tradisi keagamaan dapat 

terjadi secara bertahap, organik dan natural, namun tidak ada perubahan hukum-hukum abadi 

Tuhan yang ter- dapat  di  dalam  masing-masing  tradisi  keagamaan.  Reformasi  bagi  Nasr 

hanya perlu dilakukan untuk memperluas makna absolut kalangan ekslusifis dari  masing-

masing  tradisi.12   Nasr  dilihat  oleh  Legenhausen  tidak  mela- kukan  pemisahan  secara  

tegas  antara  aspek  keabadian  hukum  Tuhan  de- ngan  aspek-aspek  dimana  agama  

mengalami  perubahan  organik  dan  natu- ral. Nasr hanya memberi jawaban tidak langsung 

dengan menegaskan bahwa Tuhan  tidak  akan  membiarkan  agama-agama  besar  berada  di  

dalam  kesa- lahan sampai ribuan tahun. Nasr menyatakan: 

How could God allow, with his infinite wisdom and justice, one of the of major religions 

of people have sought their salvation, to be misguided for two thousand years? Was this 

simply mistake?... if one says that this was all horrendous mistake for this thousand years, I 

cannot accept this. 

Oleh  karena  itu  kalaulah  benar  apa  yang  termaktub  di  dalam  dokumen- dokumen  

sejarah  bahwa  yesus  dan  generasi  Kristen  awal  tidaklah  menga- jarkan  doktrin  trinitas  

dan  inkarnasi,  namun  doktrin  tersebut  dikehendaki oleh Tuhan bagi generasi Kristen 

berikutnya, tegas Nasr.14 Kehendak Tuhan, di dalam konsepsi Nasr, memanifestasikan dirinya 

dalam beragam bentuk di dalam bentangan sejarah yang nampak ke permukaan sebagai tradisi 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap  
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

4 

keaga- maan  yang  berbedabeda.  Namun  karena  wujudnya  merupakan  hasil  dari 

manifetasi kehendak Tuhan maka semuanya valid.15 Nasr menolak pandang- an non-

relatifistik yang dianut secara tradisional. Legenhausen mengkritik- nya  dengan  menyatakan  

bukanlah  kesalahan  Tuhan  untuk  membiarkan definitions pertaining to issues concerning 

how non-muslims are to be treated according to Islamic law, while the question of salvation 

pertains to the inner state of the individual. The literal meaning of infidelity (kufr) is covering. 

The infidel is one who seeks to shield or cover himself from the truth of islam. Infidelity is not 

passive condition applying to all those who lack correct belief in islam, rather it is in active 

inward opposition which prevent a person from accepting divine guidance.” suatu tradisi tetap 

dalam kesalahan, jika memang kesalahan tersebut meru- pakan kesalahan manusia itu sendiri 

(lihat; penjelasan Legenhausen tentang makna kufur secara semantik di atas). 

Di  sinilah  kemudian  berdasarkan  teorinya  tentang  manifestasi  kehendak Tuhan,  

Nasr  mengingkari  prinsip  non-kontradiksi.  Sebagai  contoh,  Islam dan Kristen memiliki 

narasi yang berbeda (kontradiksi) dalam melihat figur Yesus, namun keduanya oleh Nasr 

dianggap valid. Nasr sendiri menyatakan bahwa   hal   ini   sangat   sulit   dipahami   dengan   

kacamata   rasionalitas.16 Perbedaan  perspektif  dan  level  pemahamanlah  yang  akan  dapat  

menye- lesaikan  kontradiksi  tersebut.17   Namun  Legenhausen  kemudian  memper- soalkan  

argumentasi  Nasr  tersebut  ketika  Nasr  tidak  menjelaskan  bagai- mana Yesus disalib pada 

satu level dan tidak pada level lainnya. Nasr hanya menyatakan  hanya  para  pemikir  yang  

mencapai  kematangan  tertentulah yang mampu memahami gagasannya tersebut.18 

Pengakuan atas prinsip non-kontradiksi menjadi aksioma fundamental bagi bangunan 

logika. Instrumen logika menjadi perangkat metodik untuk menguji apakah suatu pikiran dapat 

dikatakan benar. Instrument logika (mantiq) digunakan oleh para filosuf dan mutakallimin 

namun diposisikan secara unik dalam tradisi tasawwuf ‘irfan. Artinya para sufi commit untuk 

menampilkan kesadaran mistik iluminatif mereka menggunakan terma- terma logika (ushuli), 

namun konten kognitif pengalaman itu sendiri musta- hil dimuat dalam wacana filsafat. Di 

samping itu pengetahuan langsung (hudhuri) lebih kaya dari pengetahuan ‘aqliyah dan di 

dalamnya prinsip- prinsip logika terkadang tidak lagi berlaku. Karenanya, kesadaran gnosis 

sufi melampaui terma-terma logis. 

Di  dalam  risalah-risalah  sufi  banyak  ditemukan  kisah  perjalanan  spiritual Musa  

bersama  khidir.19   Para  sufi  menempatkan  Musa  berada  pada  level spiritual  (Maqamat)  

yang  berbeda  dengan  Khidir.  Khidir  telah  dikaruniai ‘ilm laduni sedangkan Musa tidak. 

Perjalanan Musa bersama Khidir digam- barkan oleh salah seorang sufi Fariz bin Isa al-

Dinawari al-Baghdadi (w.951), sebagaimana dikutip Kristin Zahra Sands berikut: 

“Musa said , “god willing” about himself in “You will find me patient, God willing,” but 

al-Khidir did not do the same when he said, “You will not be able to be patient with me,” 

because the knowledge of Musa at that time was  the  knowledge  of  what  religious  law  has  

prescribed  and  deduction (istidlal), but the knowledge of al-Khidir was God-given 

knowledge (‘ilm laduni) from one unseen to another. Musa was in the station (maqam) of 

learning properbehavior (ta’dib) while al-Khidir was in station (maqam) of unveiling (kashaf) 

and witnessing (mushahada).” 

Di dalam perjalanan ini, Musa mengalami banyak kesulitan dan tidak mam- pu 

memahami tindakan-tindakan Khidir yang terlihat baginya keliru lagi menyelisihi aturan 

Tuhan. Namun pada kenyataannya, keterbatasan penge- tahuan Musa lah yang menyebabkan 

ia tidak mampu memahami Khidir. Khidir tampak oleh Musa menyelisihi hukum Tuhan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap  
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

5 

sehingga menyimpan kontradiksi, namun jika ilmu Khidir diraih oleh Musa, kontradiksi 

tersebut tidak lagi tampak. Begitulah tradisi sufi menafsirkan kisah perjalanan Khidir dan 

Musa. Oleh karenaitu tidak heranjika Nasr seolah ingin melakukan hal yang sama terhadap 

berbagai pihak yang tidak memahami gagasannya. 

 

Spekulasi Filosofis dan Philosophia Perennis Nasr 

Legenhausen  memandang  gagasan  Philosophia  Perennis  Nasr  sangat  asing dalam 

tradisi intelektul Islam. Legenhasuen berupaya membuktikan bahwa gagasan  Nasr  tidak  

mendapat  dukungan  dari  para  filosof,  ahli  kalam  dan sufi. Ketika Nasr melihat perbedaan 

eskatologis agama-agama bersifat valid, sepanjang   itu   pula   hanya   berlaku   di   dalam   

alam   spiritualnya   masing- masing.21  Nasr kemudian menjustifikasinya dengan  pandangan 

sufi tradisi- onal terutama Jalaluddin Rumi dan Ibn Arabi. 

Namun Legenhausen menyimpulkan bahwa pandangan Nasr tentang plural- isme agama 

tidak dapat dipertahankan sekaligus tidak sesuai dengan pandangan mayoritas sarjana Muslim 

tradisional. 

Ketika Maulana Jalaluddin Rumi bersyair “lampu-lampu itu berbeda namun cahayanya  

tetap  sama”,  bukan  berarti  Maulana  membenarkan  pandangan para  pluralis,  tegas  

Legenhausen.  Apa  yang  dimaksud  oleh  sang  Maulana sama seperti yang sampaikan oleh 

Qur’an bahwa lampu-lampu yang berbeda adalah cahaya Islam melalui Nubuwah yang 

diturunkan secara suksesif oleh Allah  berdasarkan  periodenya  masing-masing.24     Hal  itu  

terlihat  jelas  dari penolakan  Rumi  terhadap  sikap  status  quo  al-Jannah  terhadap  iman  

kris- tennya. Rumi mengatakan: 

“This  is  not  the  action  or  the  words  on  an  intelligent  man  possessed  of sound.  

God  gave  you  intelligence  of  your  own  other  than  your  father’s intelligence,  asight  of  

your  own  other  than  your  father’s  sight,  a  discri- mination of your own. Why you nullify 

your sight and your intelligence, following an intelligence which will destroy you and not 

guide you?.” 

Rumi menambahkan “Anjing saja tidak lagi mengikuti induknya mengais- ngais   

sampah   setelah   dilatih   oleh   seorang   raja.   Sangat   ironis   ketika manusia  dengan  

kemampuan  akalnya  tidak  mampu  lebih  baik  dari  itu.” Selain  Rumi,  Ibn  Arabi  juga  

melakukan  hal  yang  sama.  ketika  ditanya bagaimana   memperlakukan   pengikut   

kristiani.   Ibn   Arabi   menjawabnya sesuai   dengan   ketentuan   hukum   Islam.   Umat   

Kristen   bagi   Ibn   ‘Arabi seharusnya mengikuti syariah Islam yang diturunkan kepada nabi 

Muham- mad. Itu artinya syariat nabi sebelumnya ditanggalkan setelah turunnya al- Qur’an.  

Jelaslah  bahwa  Islam  merupakan  satu-satunya  agama  yang  valid setelah  diutusnya  

Rasulullah  SAW  sebagai  nabi  penutup  yang  menyem- purnakan seluruh ajaran para nabi 

sebelumnya. 

Benar jika dikatakan bahwa agama terdiri dari dimensi lahir (zahir) dan dimensi batin 

(bathin) dimana yang satu berbeda dari yang lainnya. Para sufi melihat perbedaan banyak 

muncul pada dimensi lahir dari agama namun dimensi batinnya sama. Oleh karena itu, para 

sufi lebih memfokus- kan pada dimensi batin agama, dengan tidak mengabaikan dimensi 

lahirnya. Mayoritas sufi secara tegas telah menyeru untuk mengikuti ketentuan-ketentuan 

hukum Islam. Masyhur di kalangan sufi pernyataan bahwa tidak ada thariqah tanpa syari’ah. 

Setelah membuktikan bahwa Nasr sejatinya tidak mendapat dukungan dari khazanah 

sufi tradisional, Legenhausen beranjak membahas secara sepintas pandangan para filosof 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap  
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

6 

Muslim. Hasil penelusurannya menyimpulkan tidak ada  perbedaan  di  antara  keduanya  

dalam  membahas  tema  ini.  Baik  sufi maupun  filosof,  semuanya  sepakat  bahwa  satu-

satunya  agama  yang  dike- hendaki  oleh  Tuhan  adalah  Islam.  Perbedaan  di  antara  sufi  

dan  filosof hanyalah   dari   cara   mereka   memahami   unsur   batin   dari   agama-agama 

wahyu.  Yang  satu  mendekatinya  dengan  penyingkapan  langsung  melalui penyucian  jiwa,  

sedangkan  yang  lain  melalui  argumentasi  filosofis.28  Jika sufi  dan  filosof  menegaskan  

satu-satunya  agama  yang  valid  hanya  Islam, terlebih  lagi  tradisi  para  teolog  Muslim.  

Pandangan  nasr  dipastikan  oleh legenhausen  tidak  didukung  oleh  khazanah  intelektual  

Islam,  baik  dari kajian teologi, tasawuf dan filsafat.29  Lebih jauh Legenhausen menyatakan: 

“The basis for modern perspective defended by Nasr is insight into eso- teric dimentions 

of religions of the world, but it remains a human insight and speculation. The basis for the 

persfective internal to Islam, on the other hand, is divine revelation.”30 

Kesimpulan Legenhausen bahwa gagasan Philosophia Perennis Nasr meru- pakan 

spekulasi pikiran manusia semata perlu dipertanyakan, karena Nasr sendiri di banyak tempat 

menyatakan bahwa Sophia Perennis bukan hanya mengandalkan pemikiran rasional, namun 

(seperti halnya tradisi sufi) juga berasal dari limpahan langsung dari Tuhan. Itu Nampak dari 

kutipan berikut: 

“Although  theoretically  it  is  possible  for  man  to  gain  this  knowledge,  at least  on  

a  more  outward  level,  by  himself  because  of  the  nature  of  the intellect,  that  

“supernaturally  natural”  faculty  which  is  ingrained  in  the very  substance  of  man,  the  

norm  is  such  that  the  attainment  of  this knowledge  depends  upon  the  grace  and  the  

framework  which  tradition alone  provides.  If  there  are  exceptions,  they  are  there  to  

prove  the  rule and bear witness to the well-known dictum that “the Spirit bloweth where it 

listeth.” 

Tampak jelas juga ketika Nasr mendefinisikan realitas agama. Agama bukan hanya 

seperangkat keyakinan namun merupakan realitas bersumber dari dimensi  ketuhanan.32  

Agama  bagi  Nasr  memiliki  fungsi  sentral  dalam  diri manusia, dimana manusia melalui 

agama dapat melakukan perjalanan pan- jang untuk memahami realitas eksistensial kehidupan. 

Agama bukan hanya memberi jalan untuk memahami alam raya ini, namun lebih jauh lagi 

agama bertindak sebagai instrumen dalam memahami hakikat eksistensi kehidupan yang  lebih  

fundamental  dan  nyata.33  Nasr  juga  menyatakan,  agama  ketika masih  berada  pada  akal  

Tuhan  yang  berbentuk  realitas  archetypal,  agama bersifat  trans-historis.34     Sifat  trans-

historis  agama  tetap  terkandung  pada level   esoteris.   Meski   pada   tataran   eksoterik,   

agama   dapat   mengalami perubahan  yang  bersifat  organik  natural,  namun  kemungkinan  

perubahan tersebut  tidaklah  merendahkan  dimensi  eksoteris  agama.  Doktrin,  ritual, dan  

hukum-hukum  legal  agama  tetap  kudus  sepanjang  berada  di  dalam tradisinya masing-

masing. 

Ketika Legenhausen menyatakan“Perhaps the source of the pluralism defended by Dr. 

Nasr is not to be found in the sufi tradition at all, but in European romantic tradition as it 

survived in the twentieth century among the connoisseurs of the occult in Paris.”35 Kita patut 

bertanya sejauh mana pengaruh itu atau tepatnya pada wilayah apa? Setidaknya berharap 

Legenhausen membuat kesimpulan tersebut tanpa menutup mata akan pengaruh kuat 

metafisika sufi tradisional atas Nasr.36 Jika kritik Legenhausen dikarenakan unsur relativisme 

yang merasuk ke dalam pikiran Nasr, sebagaimana ia menyebutnya “relativitas komunal”, 

bukan berarti Nasr  tidak memiliki limit of truth. Meskipun mengakui fenomena terbentuknya 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 1-7 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Mulyani, Islam dan Philosophia Perennis: Catatan atas Kritik Legenhausen Terhadap  
Philosophia Perennis Seyyed Hossein Nasr 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

7 

berbagai tradisi keagamaan berasal dari manifestasi ketuhanan, bukan berarti para tradisionalis 

sama sekali tidak memiliki limit of truth. Mereka bukan hanya dapat melihat derajatderajat 

kebenaran, namun juga dapat membedakan antara sesuatu yang benar dengan sesuatu yang 

keliru, yang benar-benar agama dengan agama palsu. Artinya, mereka memiliki penge- tahuan 

dan sikap yang jelas terhadap fenomena keberagamaan tertentu tanpa terjatuh ke dalam sikap 

dogmatism di satu sisi dan relativisme di sisi lain, tegas Nasr. 

 

Kesimpulan 

Meski penulis tidak sepakat dengan gagasan Sophia Perennis Nasr, namun memberi 

catatan kritis pada Legenhausen perlu dilakukan khususnya dua point di atas. Catatan kritis 

tersebut diberikan agar dapat membaca Nasr serigit mungkin, demi bersikap adil terhadap 

Nasr dan pemeliharaan tradisi akurasi akademik yang sehat. 

  

Bibliografi 

Aslan, Adnan, Religious Pluralism in Cristian and Islamic Philosophy; the thought of John 

Hick and Seyyed Hossein Nasr (Britain and Japan: Curzon Press Ltd and Japan Library, 

1994), cetakan pertama. 

Sands, Kristin Zahra, Sufi Commentaries on the Qur’an in Classical Islam 

(London and New York: Routledge, 2006). 

Legenhausen,  Muhammad,  Islam  and  Religious  Pluralism  (Great  Britain: Islamic Studies 

Department; Center for international Cultural Studies, 1999). 

Nasr,  Seyyed  Hossein,  The  Need  For  Sacred  Science  (United  Kingdom: Curzon Press 

Ltd, 1993), cet. I. 

 

 
 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

