
 

1 

Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global 
 

Moh. Shofan 
Mahasiswa PhD di UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, alumnus pasca sarjana Universitas Muhammadiyah 

Malang, dan Peneliti pada Yayasan Para- madina, Indonesia  

 

Abstract: As we know, Frithjof Schuon, Seyyed Hossein Nasr, dan Fazlur Rahman have 

represented Islam pluralists in modern time, responding globalized world and international 

changes. This article reveal about the world view of the Islam pluralists who have struggled to 

exert pluralism. peace, solidarity, mutual understanding and respect for all of human beings. 

The Islamic path for peace, civilizational dialogue and mutual understanding is very significant 

for muslim and nonmuslim in building international peace, justice and solidarity. 

Kata Kunci: Islam; peace; dialogue; religion; pluralism 

 

Pendahuluan 

Salah satu wacana intelektual yang cukup mengesankan di abad 20 ini ada- lah maraknya 

perbincangan mengenai dialog antar agama bahkan juga dia- log antar iman. Gejala ini, 

sebagaimana lazimnya sebuah wacana, tentu saja tidak berdiri sendiri. Banyak faktor ikut 

mendorong kelahirannya. Salah satu faktor  pendorongnya,  kalau  bukan  yang  terpenting,  

ialah  apa  yang  oleh Gilles  Kepel  disebut  dengan  krisis  modernitas  (crisis  of  

modernitas)1. Dengan mengecualikan mereka yang secara apriori menolak perbincangan se- 

macam itu. Banyak kalangan menduga bahwa intensitas perbincangan me- ngenai  hubungan  

agama-agama  akan  semakin  meningkat  di  masa-masa yang akan datang.2 

Paradigma modernisme yang ditengarai telah membangkitkan berbagai pa- radoks, 

kekacauan dan pengingkaran terhadap martabat kemanusiaan, dico- ba direspon oleh 

agamaagama dengan cara berbeda-beda. Singkatnya, seja- lan dengan jargon “kebangkitan 

kembali agama-agama pada millenium ke- tiga,” agama berusaha menampilkan sosoknya yang 

ideal (atau diidealkan) yaitu sebagai sumber moral, sebagai kritik, dan sekaligus sebagai pelaku 

per- ubahan. Dari sinilah kemudian muncul berbagai tawaran teologi agama, se- perti teologi 

pembebasan, teologi dialektis, teologi hermenetis, teologi transformatif, dan lain-lain, yang 

semuanya mengarah pada gagasan transfor- matif dengan agama sebagai pelaku utamanya. 

Gagasan itu terus bergulir dan melibatkan agama-agama besar dunia. Aga- ma-agama 

seperti Yahudi, Kristen dan Islam, hampir dua dasawarsa ini ber- gumul dengan persoalan-

persoalan seperti itu. 3 

Pertemuan antara berbagai agama dan peradaban di dunia menyebabkan adanya saling 

mengenal satu sama lain. Namun tidak jarang menjadi ma- sing-masing pihak kurang bersifat 

“terbuka” terhadap pihak lain yang akhir- nya menyebabkan salah paham dan salah pengertian. 

                                                             
1 Gilles Kepel, The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and Judaism in the Modern World 

(Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1993), h. 191. 
2 Di tengah suasana pergaulan dan hubungan antaragama yang ditengarai semakin ‘mengeras’ akhir-akhir ini, 

tawaran untuk melakukan pengembaraan spiritual dan intelektual itu tampaknya menjadi tantangan dan agenda 

yang cukup menarik. Dan itu sudah dicontohkan terutama oleh kalangan mistikus, kalangan pendukung filsafat 

perennial, para teolog, dan siapa saja yang mempunyai perhatian serius terhadap dialog antaragama dan mereka 

yang ingin merambah wilayah baru untuk memperoleh wawa- san baru. 
3 4 Ahmad Gaus A.F (ed.), Passing Over Melintasi Batas Agama (Jakarta: Gramedia & Paramadina, 1998), h. xi-

xii. 



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

2 

Jika suatu agama ber- hadapan dengan agama lain, masalah yang sering muncul adalah perang 

truth claim (keyakinan dari pemeluk agama tertentu yang menyatakan bah- wa agamanya 

adalah satu-satunya agama yang benar), dan selanjutnya pe- rang salvation claim (keyakinan 

dari pemeluk agama tertentu yang menya- takan bahwa agamanya adalah satusatunya jalan 

keselamatan bagi seluruh umat manusia). Secara sosiologis truth claim dan salvation claim ini 

dapat menimbulkan berbagai konflik sosial politik yang mengakibatkan berbagai macam 

perang antaragama yang sampai sekarang masih menjadi kenyataan di zaman modern ini. 4 

Hugh Goddard, seorang Kristiani yang ahli teologi Islam di Nortingham Uni- versity, 

Inggris, menulis sebuah buku yang menantang, Christians & Mus- lim: From Double Standards 

to Mutual Understanding (1995). Dalam buku itu, ia menyimpulkan bahwa dalam seluruh 

sejarah hubungan Kristiani-Is- lam: Apa yang telah membuat hubungan itu berkembang 

menjadi kesalah- pahaman – bahkan menimbulkan suasana saling menjadi ancaman di antara 

keduanya – adalah suatu kondisi berlakunya “standar ganda” (double stan- dards). Orang-orang 

Kristiani maupun Islam selalu menerapkan standar- standar yang berbeda untuk dirinya – yang 

biasanya standar yang bersifat ideal dan normatif – sedangkan terhadap agama lain, mereka 

memakai stan- dar lain yang lebih bersifat realistis dan historis. Melalui standar ganda inilah 

muncul prasangka-prasangka teologis, yang selanjutnya memper- keruh suasana hubungan 

antar umat beragama. Ada tidaknya keselamatan dalam agama lain, sering kali ditentukan oleh 

pandangan mengenai standar ganda kita. 5 

Dalam soal teologi misalnya, ada standar yang menimbulkan masalah klaim kebenaran: 

agama kita adalah agama yang paling sejati karena berasal dari Tuhan, sedangkan agama lain 

hanyalah konstruksi manusia. Agama lain mungkin juga berasal dari Tuhan tapi telah dirusak, 

dipalsukan oleh ulah manusia. Dalam sejarah, standar ganda ini biasanya dipakai untuk meng- 

hakimi agama lain dalam derajat keabsahan teologis di bawah agama kita. Lewat standar ganda 

inilah kita menyaksikan terjadinya perang, klaim-klaim kebenaran dan janji penyelamatan, 

yang kadang-kadang berlebihan dari sa- tu agama atas agama lain. 

Dalam pandangan Arthur J. D’Adamo, standar-standar kebenaran dari ma- sing-masing 

agama itulah yang menjadi sumber konflik teologis. Standar- standar yang dimaksud oleh 

D’Adamo adalah: 

1. Bersifat konsisten dan berisi kebenaran-kebenaran, tanpa kesalahan sa- ma sekali. 

2. Bersifat lengkap dan final – dan karenanya memang tidak diperlukan kebenaran dari agama 

lain. 

3. Meyakini kebenaran agamanya sendiri dianggap sebagai satu-satunya jalan keselamatan, 

pencerahan ataupun pembebasan; dan 

4. Meyakini bahwa seluruh kebenaran itu diyakini orisinal berasal dari Tuhan tanpa konstruksi 

manusia. 

Inilah akibat buah modernisme dengan pilar utamanya kekuatan rasionali- tas yang 

menjebak manusia kepada absolutisme dan cenderung  represif. Kita menjadi terkejut secara 

teologis dan epistemologis ketika menyaksikan agama lain mempunyai klaim yang sama, 

bahkan dengan tingkat kecang- gihan teoritis yang tidak kalah dengan agama kita. Klaim itu 

terutama me- nyangkut apa yang disebut penjelasan rasional mengenai dasar-dasar keagamaan. 

                                                             
4 Komaruddin Hidayat dan Wahyuni Nafis, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: 

Paramadina, 1995), h. xxv. 
5 Lihat Budhy Munawar Rahman, dkk., Dari Keseragaman Menuju Keberagamaan Wa- cana Multikultural Dalam 

Media (Jakarta: Lembaga Studi Pers & Pembangunan, 1990), h. 131. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

3 

Dalam pertemuan para agamawan di Chicago, Amerika Serikat, dalam Par- lemen  

Agama-agama  Sedunia  tahun  1993  silam  membahas  krisis  funda- mental yang diderita 

umat manusia, yaitu krisis kemanusiaan dan etika. Da- lam  pandangan  mereka,  umat  

beragama  sebenarnya  memiliki  suatu  etika dalam ajaran agama-agama yang bisa dijadikan 

dasar untuk menanggulangi bahaya  global.  Etika  ini  memang  tidak  memberikan  solusi  

langsung  bagi semua persoalan dunia. Tapi ia memberikan dasar moral bagi tatanan individu 

dan global yang lebih baik: sebuah visi yang dapat menjauhkan perem- puan dan laki-laki dari 

keputusasaan, dan menjauhkan masyarakat dari ke- kacauan. 

Dengan kata lain, pemecahan atas problem-problem kemanusiaan tersebut mungkin bisa 

dipecahkan dengan pembaruan (reform) sosial, politik, eko- nomi, budaya, dan penegakan 

hukum (law enforcement). Tapi jika semua itu tak diikuti dengan perubahan mentalitas, 

orientasi batin dan pandangan dunia, maka krisis global tidak akan bisa tuntas diselesaikan. Itu 

berarti pembaruan sosial, politik, ekonomi, dan hukum harus pula diikuti dengan pembaruan 

spiritual yang didasarkan pada nilai-nilai etis dari agama-agama. 

Itulah sebabnya mengapa akhir-akhir ini lahir sebuah tuntutan untuk mem- bentuk sebuah 

unifikasi teologi agama-agama dunia dalam satu konteks universalitas yang dikenal sebagai 

teologi global. Dalam perbincangan ilmi- ah, istilah teologi global umumnya selalu dirujuk 

kepada teologi Kristen. Tetapi belakangan, teologi tidak hanya menjadi hak prerogratif satu 

agama tertentu. Bahkan istilah itu kini telah menjadi sebuah wacana global yang ada di setiap 

agama. Sehingga lahirlah banyak istilah teologi yang dirujuk kepada agama-agama lain: Islam, 

Yahudi, Baha’i dan lain-lain. 

Hanya saja, satu persoalan mesti dipertegas, betapapun istilah teologi itu te- lah begitu 

luas dipakai dalam berbagai agama, secara umum, teologi dipa- hami, dengan pemaknaan yang 

tradisional. Pola pemaknaan yang tradisional terhadap teologi tersebut menurut Pradana Boy,7 

setidaknya bisa digam- barkan sebagai berikut: Pertama, pembatasan teologi hanya sebagai 

ilmu yang berbicara tentang persoalan ketuhanan. Tentu, pemahaman yang tradi- sional dan 

sempit semacam ini tidak menguntungkan dan bahkan terkesan statis. Karena pemahaman ini 

justru akan menjadikan teologi begitu sakral dan tak tersentuh. 

Kedua, teologi dianggap sebagai sebuah konsep yang partikular dan indivi- dual. Ketiga, 

teologi dianggap sebagai urusan yang sama sekali terpisah dari dunia. 

Mempertimbangkan persoalan kemanusiaan pada level global, maka sebuah pemaknaan 

teologi yang relatif baru dan lebih universal menjadi sangat urgen. Akan lebih menguntungkan, 

jika teologi dipahami sebagai bingkai- bingkai transendental dalam kehidupan manusia. 

Asumsi inilah yang mela- hirkan banyak istilah teologi yang dirujuk kepada berbagai sistem 

kehidup- an, misalnya teologi politik, teologi pembebasan dan lain-lain. Secara implisit hal itu 

menunjukkan bahwa teologi memang menjadi bingkai transen- dental dari seluruh praktek 

kehidupan. 8 

Karenanya dialog agama-agama sangat dibutuhkan dalam menjalani hidup di tengah 

pluralisme. Dan pluralisme itu pun bisa muncul dalam berbagai macam dan ragam bentuk: 

pluralisme kebertuhanan, pluralisme keyakinan, pluralisme budaya, pluralisme kepentingan, 

pluralisme etnik, pluralisme ke- las sosial dan sebagainya. Dalam konteks tulisan ini, tentu saja 

pluralisme itu berkaitan dengan pluralisme kebertuhanan dan keyakinan, dengan sese- kali 

menampilkan pluralisme budaya sebagai latar belakang yang menjadi basis pemahaman akan 

Tuhan dan keyakinan keagamaan. Pemahaman akan eksistensi Tuhan yang berimplikasi pada 

perilaku sosial bagi yang meng- anutnya, bagi masing-masing jenis dan tingkat pemikiran juga 

berbeda- beda. Tuhannya seorang sufi, sudah pasti berbeda ketika dipahami oleh seorang filsuf. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

4 

Demikianlah ketika dipahami oleh seorang teolog-mufassir atau ahli fiqh. Belum lagi 

seorang saintis, sudah pasti tidak sama dengan para pemikir lain- nya. Antara sufi satu dengan 

yang lainnya saja, ketika mereka sama-sama berbicara tentang Tuhan, perbedaan sudah pasti 

tak terhindarkan. Artinya, pluralisme itu betul-betul merupakan realitas yang tak bisa 

terhindarkan. Setiap pemeluk agama harus menyadari kenyataan tentang pluralisme ini. Sebab 

hanya dengan cara ini hubungan dialogis antara umat beragama bisa dibangun. Menurut 

Muhammad Wahyuni Nafis,9 paling tidak ada tiga prin- sip dasar yang bisa dijadikan landasan 

dialog ketika sebuah keyakinan dan pemahaman akan kebenaran agama seseorang itu 

berinteraksi dengan keya- kinan dan pemahaman akan kebenaran agama orang lain. 

Pertama, setiap umat beragama hendaknya mengakui adanya satu logika yang 

menyatakan bahwa yang satu bisa dipahami dan diyakini dengan ber- bagai bentuk dan tafsiran. 

Di sini berarti ditemukan bahwa Yang Maha kuasa itu bisa dipahami oleh berbagai penganut 

agama-agama secara ber- beda dan bermacam-macam. Namun semuanya tetap mengacu pada 

satu ke- yakinan bahwa ada sesuatu Yang Maha Kuasa itulah yang disebut eidos dalam istilah 

Class J. Bleeker, sensus numinous dalam istilah Rudolf Otto, transcendental focus dalam istilah 

Ninian Smart, essence of religion dalam istilah Mercia Elliade, atau ultimate reality dalam 

istilah Joachim Wach. Sesuatu yang hakiki dalam setiap keimanan suatu agama itu ketika 

ditang- kap oleh manusia menjadi sangat plural. Itulah konsekwensi niscaya dari yang tak 

terbatas ketika dipahami oleh yang terbatas. Kedua, yaitu bahwa banyaknya tafsiran  dan  

pemahaman  mengenai  yang satu  itu  harus dipandang hanya sebagai ‘alat’ atau ‘jalan’ 

menuju ke hakikat Yang absolut. Prin- sip yang kedua ini sangat penting, sebab di samping 

memberikan dasar atas pandangan bahwa pluralisme itu sebagai suatu keniscayaan dan terbukti 

sangat diperlukan untuk melindungi kebebasan beragama dan menghormati keterbatasan 

manusiawi, juga sebagai langkah preventif untuk mencegah adanya kemungkinan pemutlakan 

pada masingmasing bentuk keagamaan dan pemahaman. 

Pluralitas pendekatan pada “Yang Satu” itu juga berfungsi sebagai media bagi 

berlangsungnya pengalaman keagamaan yang demikian beragam dan bervariasi antara satu 

orang dengan yang lainnya. Konkretnya, wahyu, doktrin, aturan-aturan kebaikan dari 

kesemuanya itu merupakan sarana untuk mencapai realitas yang transenden dan sekaligus 

dimaksudkan untuk meningkatkan kualitas manusia dalam hubungannya dengan realitas empi- 

ris dalam menjalani tugas-tugas kemanusiaan. Lebih dari itu, prinsip sema- cam itu bisa 

dipahami sebagai penegasan dari adanya keanekaragaman ke- cenderungan ruhani dari banyak 

orang, suatu fakta yang tidak bisa tidak harus diperhatikan dan diakui. 

Ketiga, yaitu karena keterbatasan dan sekaligus kebutuhan kita akan komit- men terhadap 

suatu pengalaman partikular mengenai realitas yang tran- senden dan absolut, maka 

pengalaman partikular masing-masing, meskipun terbatas, akan berfungsi dalam arti yang 

sepenuhnya sebagai kriteria yang mengabsahkan pengalaman keagamaan pribadi kita sendiri. 

Dengan lain perkataan, setiap umat beragama, meskipun memandang agama, yang dianutnya 

hanya sebagai ‘jalan’ atau ‘kapal’ menuju ke hakikat “Yang Absolut”, meyakini ‘jalan’ atau 

‘kapal’ tersebut harus tetap sebagai mem- punyai nilai kemutlakan. Memang prinsip ini seakan 

mengesankan adanya pertentangan dengan prinsip sebelumnya, bahwa yang mutlak hanyalah 

Dia Yang Mutlak, tidak identik dan tidak pula bersekutu, dan karenanya selain yang mutlak itu 

adalah relatif. Namun dalam prinsip ini, kemutlakan diya- kini hanya untuk melukiskan hakikat 

perasaan mengenai komitmen terha- dap yang transenden melalui pengalaman pribadi yang 

partikular, suatu jalan yang ditawarkan oleh agama. Hal ini juga merupakan suatu pengakuan 

bahwa komitmen keagamaan yang mendalam sangat diperlukan, yang kare- nanya tidak main-

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

5 

main dan berfungsi sebagai kriteria yang mengabsahkan serta memberikan makna terdalam dari 

seluruh pengalaman pribadi sese- orang. Namun satu hal yang perlu dicatat di sini bahwa sikap 

ini tidak ber- arti membolehkan adanya pemaksaan terhadap orang lain untuk mengakui seperti 

apa yang kita alami, melainkan harus tetap diiringi dengan peng- akuan bahwa pada orang lain 

ada suatu komitmen mutlak juga yang serupa terhadap pengalaman partikularnya. Dengan 

demikian seseorang mampu menghormati  komitmen  sendiri  sebagai  mutlak  untuk  dirinya  

sendiri  dan sekaligus  menghormati  komitmen  mutlak  yang  berbeda  dari  orang  lain. Inilah  

yang  oleh  Seyyed  Hossen  Nasr  disebut  sebagai  relatively  absolute (secara relatif mutlak). 

Yaitu bahwa sekalipun bentuk keagamaan atau spi- ritualitas  itu  hanya  dianggap  sebagai  

‘jalan’  –  yang  karenanya  relatif  – menuju  ke  hakikat  Yang  Absolut,  tetapi  ‘jalan’  itu  

harus  diyakini  sebagai sesuatu yang mutlak.10 

Dengan tiga prinsip dasar di atas, tidaklah terlalu sulit bagi setiap umat ber- agama untuk 

melakukan dan mengembangkan dialog mengenai konsep dan pengalaman keagamaan. Tentu 

saja dialog yang dimaksudkan di sini adalah berbagi pengalaman, saling memperkaya dan 

mendalami pengalaman dari tradisi keagamaan masing-masing. Dialog di sini, sebagaimana 

yang dipa- hami Swidlel, merupakan perbincangan antara dua orang atau lebih yang masing-

masing memiliki pandangan yang berbeda, yang tujuan utamanya adalah saling belajar antar 

peserta dialog sehingga masing-masing peserta tersebut bisa saja merubah pandangannya atau 

tambah meningkat penga- lamannya. Dalam dialog, setiap peserta harus mendengarkan 

(pengalaman) peserta yang lain secara terbuka dan penuh simpatik, dengan suatu upaya 

memahami posisi peserta yang lain secara tepat dilihat dari posisinya masing-masing. Kata 

dialog di sini, tidak berarti harus formal, diseleng- garakan dalam ruangan, tetapi yang lebih 

fundamental adalah dialog melalui pergaulan sehari-hari, dialog melalui media televisi, surat 

kabar dan buku- buku yang semakin meningkat frekuensi dan muatannya. 

Karena pilihan iman sesungguhnya menuntut pertanggungjawaban rasional, maka sikap 

kritis dan terbuka amat penting, di samping sudah pasti, kesiap- an mental dan moral untuk 

menghargai hak-hak orang lain untuk berbeda. Jika kebebasan berpendapat secara etis dan 

kritis ini bisa terwujud, maka dialog yang sehat dan konstruktif baru bisa dilaksanakan. Melalui 

dialog kri- tis semacam ini seseorang diharapkan memperoleh pengayaan rohani dan 

intelektual, sehingga lebih dewasa dan lebih mantap dalam memeluk agama- nya. Dengan 

demikian apa yang dimaksud dialog inter-religius adalah dialog yang dilakukan secara terbuka 

dan penuh simpati, sehingga setiap peserta dialog masing-masing berupaya untuk saling 

memahami posisi dialog yang lain secara tepat, dan berupaya memandangnya dari dalam posisi 

mereka yang dipahami, di samping berfungsi meningkatkan rasa toleransi. Sebuah dialog bisa 

jadi akan melahirkan pengalaman transformatif yang menjadi pandangan hidup dan wawasan 

teologi bagi pihak-pihak yang terlibat. 

Dengan  meminjam  istilah  yang  digunakan  Hans  Kung,6  maka  dialog  tidak hanya 

                                                             
6 Menurut Hans Kung, setiap agama memang memiliki dogmanya sendiri yang di situ mereka berbeda satu sama 

lain, tetapi etika dan perilaku agama-agama memiliki banyak kesamaan. Maka pertama-tama yang perlu disadari 

adalah bahwa dialog antar agama bukan hanya bertujuan untuk hidup bersama secara damai dengan cara mem- 

biarkan pemeluk agama lain ‘ada’ (ko-eksistensi), melainkan juga berpartisipasi secara aktif meng’ada’kan 

pemeluk agama lain itu (pro-eksistensi). Lihat Hans Kung, “To- wards a World Ethic of the World Religions,” 

dalam CONCILIUM 2 (1990), h. 118. seorang teolog Katolik yang dipecat secara yuridis setelah missio canonica 

(hak resmi dari Vatikan) untuk mengajar doktrin Gereja Katolik dicabut karena apa yang diajarkan dinilai tidak 

sesuai lagi dengan semangat ajaran Katolik. 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

6 

berhenti  pada  sikap  ko-eksistensi  melainkan  juga  pro-eksistensi.7 Artinya,  dialog  tidak  

hanya  mengantarkan  pada  sikap  bahwa  setiap  agama untuk  bereksistensi  secara  bersama-

sama,  melainkan  juga  mengakui  dan mendukung – bukan menyamakan – eksistensi semua 

agama sebagaimana dikatakan  oleh  Raimundo  Panikkar8  bahwa  apa  yang  disebut  dialog  

inter- religius – dia menyebutnya intra-religius – adalah dialog yang tidak hanya menuntut  

suatu  sikap  inklusif,  melainkan  sikap  pararelisme,  yaitu  suatu sikap yang mengakui bahwa 

agama merupakan jalan-jalan yang sejajar. Ma- ka  secara  etis,  dialog  tidak  dimaksudkan  

untuk  mencampuri  urusan  dan agama lain juga tidak untuk menobatkan orang lain dari 

keyakinannya yang dianut, melainkan untuk memperdalam tradisi agama sendiri-sendiri secara 

lebih kritis. 9 

 

Dialog sebagai Fungsi Kritis Beragama 

Dengan semangat untuk mencari kebenaran terus-menerus, dialog antar agama 

mempunyai fungsi kritis ad intra (ke dalam) dan ad extra (ke luar). Ini jangan dikacaukan 

dengan anggapan dialog sebagi wahana untuk menen- tukan agama mana yang paling benar. 

Kalau kata “agama” dipahami secara konkret dan bukan secara metafisis, maka dialog antar-

agama berarti dialog antara orang-orang yang beragama. Manusia mendapatkan tempat yang 

sentral dalam dialog. Tapi ingat, manusiapun sebaiknya tidak dipahami secara metafisis, 

melainkan manusia yang konkret. Manusia konkret berarti menunjuk orang-orang yang 

beriman dalam agama tertentu, dan pada masa tertentu. Dalam konkretnya inilah dialog 

mendapatkan tempat sebagai fungsi kritis. 

Demikianlah  Kung  kemudian  mengingatkan  pentingnya  dimensi  iman  dan 

memperingatkan pengabaian dimensi iman dalam kegiatan dialog.15  Dialog antaragama tidak 

hanya bertentangan dengan iman, melainkan justru men- jadi tantangan bagi setiap orang yang 

terlibat untuk mengembangkan keju- juran  dan  otentisitas  imannya.  Lewat  doktrin  atau  

tradisi,  setiap  orang  di- tantang  untuk  melihat  segi  konkret  atau  praksis  dari  iman.  

Demikianlah dialog  mempunyai  fungsi  untuk  melihat  bagaimana  relasi  antara  saya  

dengan “agama” saya: relasi “hidup” atau relasi “memiliki”. 

Dialog sebagai fungsi kritis tidak terlepaskan dari kehendak setiap orang un- tuk mencari 

kebenaran terus-menerus. Kung mengingatkan bahwa kebe- naran yang kita cari bukanlah 

kebenaran yang bersifat ready made. Kebe- naran ini bukan seperti barang-barang jadi yang 

dijejer dalam suatu super- market yang bisa kita ambil di saat kita membutuhkannya. Bukan! 

                                                             
7 Pergeseran paradigma dari ko-eksistensi ke pro-eksistensi yang semula digagas oleh Hans Kung ini bisa dicatat 

sebagai prestasi tersendiri dalam wacana dialog agama. Hans Kung (983), 
8 Menurut Panikar, tujuan dialog intra-agama adalah pemahaman dan bukan di- maksudkan untuk mengalahkan 

yang lain atau untuk mencapai kesepakatan penuh atau pada suatu agama universal. Cita-citanya adalah 

komunikasi untuk menjembatani jurang ketidaktahuan dan kesalahpahaman timbal balik antara budaya dunia yang 
berbeda- beda, membiarkan mereka bicara dan mengungkapkan pandangan mereka dalam bahasa mereka sendiri. 

Sementara orang mungkin berharap mencapai persekutuan, tetapi ini sama sekali tidak berarti bahwa yang menjadi 

tujuan adalah keseragaman bentuk atau reduksi dari kebermacam-ragaman manusia ke dalam agama, sistem, 

ideologi atau tradisi yang satu-satunya. Pluralisme berdiri antara pluralitas yang tidak saling berhubungan dan satu 

kesatuan monolitik. Hal ini berarti bahwa kondisi manusia dalam realitasnya yang sekarang ini tidak boleh 

ditelantarkan, apalagi diremehkan demi keadaan yang ideal dari kesatuan bentuk atau keseragaman manusia. 

Sebaliknya, hal ini membuat keadaan faktual kita sebagai yang real dan menegaskan bahwa dalam polaritas aktual 

dari eksis- tensi manusiawi kita, kita menemukan keberadaan kita yang sebenarnya. 
9 Komaruddin Hidayat, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Para- madina, 1995), h. 79-81. 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

7 

Kebe- naran menampakkan dirinya dalam hidup, sejarah, relasi dengan orang lain, singkatnya 

dalam pergualatan hidup yang dinamis dengan segala ambigu- itasnya. Kebenaran tidak identik 

dengan doktrin atau tradisi. Dalam hidup beragama doktrin dan tradisi agama (yang merupakan 

segi objektif dan konstitutif dari agama) mendapatkan maknanya paling dalam justru dalam 

kaitannya dengan kehendak kita untuk mencari kebenaran terus-menrus. 

Meskipun demikian, Kung tidak mereduksi kebenaran ke dalam keputusan- keputusan 

pragmatis seperti dikatakan oleh William James dan para pengi- kutnya. Kebenaran meliputi 

dimensi praktis dan reflektif. Tanpa refleksi reli- gius, kata Kung, pengalaman keagamaan kita 

menjadi buta; pengalaman membutuhkan iluminatis kritis dan keberanian untuk 

merefleksikannya. Sebaliknya, refleksi tanpa pengalaman religius akan menjadi refleksi yang 

kosong. Demikianlah dialog sebagi wahana refleksi bersama mempunyai daya kritis, baik bagi 

dimensi praktis maupun reflektif, baik dalam hidup keagamaan seseorang secara pribadi 

maupun kelompok. Subtansi dialog kalau demikian, bukan lagi membanding-bandingkan 

agama, tetapi lebih berupa kesaksian terus-menerus atas realitas Ilahi yang bersifat kompre- 

hensif dan menopang hidup orang yang percaya. Kesaksian ini merupakan ungkapan sikap 

konstan dan kritis bagi setiap orang yang hendak mencari kebenaran di tengah-tengah 

pluralisme agama. 

Dalam kapasitasnya sebagai seorang teolog ekumenis, lewat bukunya Chris- tianity and 

the World Religions, Kung sudah memulai bentuk suatu dialog yang  bersifat ilmiah.  Di  sana  

dia  mengayunkan  pedang  kritisnya  yang  ber- mata dua, yaitu: 1) Auto kritik seorang Kristen 

dalam cahaya agama-agama lain;  2)  Kritik  seorang  Kristen  terhadap  agama-agama  lain  

dalam  cahaya Injil. Meskipun usahanya ini lebih bersifat “agenda”, namun dia sudah ber- hasil  

secara  kritis  dan  analitis  menunjukkan  adanya  kesempatan  untuk saling memancing sikap 

kritis di antara agama-agama dunia. 

Kritis terhadap orang lain dan diri sendiri ini harus dilakukan secara ber- imbang. Orang 

yang terlalu berat pada kritis terhadap orang lain tanpa diim- bangi kritis pada diri sendiri akan 

cenderung menjadikan orang bersikap ofensif dan menutup diri. Sedangkan sikap sebaliknya, 

terlalu berat kritis pada diri sendiri dan tidak kritis terhadap yang lain akan menjadikan kita 

terjatuh pada sikap naif karena menjadikan kita tidak yakin pada iden- titasnya sendiri. Dengan 

melakukan perimbangan antara kritis kepada (aga- ma) orang lain dan diri sendiri, akan 

memunculkan sikap bahwa tidak ada yang perlu dibela mati-matian, dan tidak ada yang perlu 

dibenci habis-habis- an. Hal ini memang bukan perkara mudah, karena kritis kepada diri sendiri 

mengandaikan sikap terbuka dalam melihat sejarah dan doktrin agamanya. 

Orang yang tidak bisa menerima dan menghargai keunikan orang dan tidak mampu lebur 

dalam proses dialog dengan orang lain adalah orang yang ga- gal memahami diri dan 

sesamanya. Kehidupan adalah sebuah proses dialog yang terus menerus. Dalam dialog 

seseorang akan memberi dan menerima. Untuk bisa melakukan dialog secara dewasa dan 

produktif tentu saja diper- lukan kesabaran, pengalaman, kepercayaan diri serta kematangan 

pribadi. Dialog yang produktif tidak akan terwujud jika dari masing-masing partisi- pan tidak 

ada kesediaan untuk membuka diri, kesediaan saling memberi dan menerima secara sukarela 

dan antusias. Sikap menutup diri dari dialog ter- sebut menurut Kautsar Azhari Noor, 

sebenarnya bukan merupakan suatu kekokohan dasar yang sejati dalam beriman, tetapi 

merupakan suatu kego- yahan. Dalam konteks ini ketertutupan adalah cermin ketakutan dan 

ketakutan adalah cermin kegoyahan. Keterbukaan adalah cermin keberanian dan keberanian 

adalah cermin kekokohan. Kekokohan dasar dalam beriman bagi seseorang  justru  terbukti  

ketika  ia  berani  berhadapan  dengan  orang-orang lain yang berbeda pandangan dengannya 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

8 

dalam satu agama dan orang-orang lain  yang  berbeda  agama  dengannya.  Kekokohan  yang  

sejati  tidak  memer- lukan ‘benteng’ ketertutupan.17  Karenanya sikap eksklusif dan merasa 

paling benar sendiri sebagaimana dikatakan oleh Raimundo Panikkar sebagai pun- cak 

kemunafikan. 

Karenanya dalam melakukan dialog, sebagaimana yang dikatakan oleh teo- log Kristen, 

Th.Sumartana, sedikitnya akan menyentuh dua hal pokok, yaitu menghidupkan suatu kesadaran 

baru tentang keprihatin pokok iman orang lain, dan yang kedua mengarah kepada kerjasama 

untuk memecahkan per- soalan kemanusiaan bersama di masyarakat. Pertama, dialog mengarah 

ke- pada suatu pemahaman yang otentik mengenai iman orang lain, tanpa sikap untuk 

meremehkan dan apalagi mendistorsi keyakinan-keyakinan mulia ter- sebut.  Dalam  hubungan  

ini,  suatu  percakapan  yang  sungguh-sungguh  dia- logis  bisa  merupakan  langkah  untuk  

memperoleh  mutual  enrichment  bagi setiap penghayatan iman yang berbeda. Kita dibawa 

kepada suatu khasanah pengalaman  keimanan  yang  benar-benar  kaya  dan  yang  terpelihara  

dalam suatu  tradisi  yang  panjang  dan  majemuk.  Kedua,  suatu  percakapan  yang dialogis  

juga  merupakan  kesempatan  menggalang  kerjasama  antar  agama untuk  memecahkan  

masalah-masalah  kemanusiaan  yang  nyata  di  masya- rakat. Keprihatinan agama-agama ini 

akan merupakan suatu kekuatan baru bagi kemanusiaan untuk menanggulangi eskalase 

persoalan yang formatnya memang bersifat lintas agama. Kemampuan agama-agama secara 

individual untuk menghadapi persoalan kemanusiaan di zaman modern  ini tidak me- madai 

lagi. Karenanya, diperlukan suatu bentuk baru lagi dari persekutuan antar agama untuk 

menghadapinya. 

Demikian dialog menjadi suatu harapan bagi kemanusiaan, yang bisa dita- warkan oleh 

agama-agama. Di satu sisi ia bisa ditawarkan sebagai sebuah model bagi suatu cara utnuk 

menghalang potensi umat manusia yang sema- kin hari semakin terfragmentasi. Dan di pihak 

lain juga sebagai sebuah mo- del yang bisa mengilhami seluruh kelompok masyarakat untuk 

saling terbu- ka dan saling menyumbangkan potensinya masing-masing demi memba- ngun 

kehidupan manusia yang lebih aman, sejahtera dan sentosa. Dialog adalah sebuah model yang 

lebih manusiawi bagi hubungan antarkelompok di masyarakat. 

Memang, dalam  sejarah  telah  lama  berkembang  doktrin  mengenai  eksklu- sivitas 

agama sendiri: Bahwa agama sayalah yang paling benar, agama lain sesat dan menyesatkan. 

Pandangan semacam ini masih sangat kental, bah- kan  sampai  sekarang,  seperti  termuat  

dalam  buku-buku  polemis,  bahkan juga buku-buku ilmiah. Rumusan dari Ajith Fernando, 

teolog kontemporer misalnya,  masih  menarik  untuk  diungkapkan  di  sini.  Katanya  “Other  

reli- gions are false paths, that mislead their followers” (Agama lain adalah jalan sesat,  dan  

menyesatkan  pengikutnya).  Ungkapan  Ajith  Fernando  ini  me- mang  sangat  keras  dan  

langsung  tergambar  segi  eklusivitasnya.  Dan  yang menjadikan  kita  kaget  adalah  Kitab  

Suci  ternyata  dianggapnya  membe- narkan  hal  tersebut.  Pandangan  eksklusif  seperti  itu  

memang  bisa  dilegiti- masikan-atau tepatnya dicarikan legitimasinya--lewat Kitab Suci. 

Tetapi itu bukan  satu-satunya  kemungkinan.  Sebagai  contoh,  dalam  tradisi  Katolik, sejak  

Konsili  Vatikan  II  (1965),  sudah  jelaslah  bahwa  pandangan  menjadi sangat  terbuka  ke  

arah  adanya  kebenaran  dan  keselamatan  dalam  agama- agama non-Kristiani. 

Karl Rahner, teolog besar yang menafsirkan Konsili Vatikan II, merumuskan teologi   

inklusifnya   yang   begitu   terbuka,   kira-kira   dengan   mengatakan. “Other religions are 

implicit forms of our own religion” (Agama lain adalah bentuk-bentuk  implisit  dari  agama  

kita).  Untuk  itu  rekonstruksi  ulang  ter- hadap teologi keberagamaan oleh para pemeluk 

agama-agama dari sifatnya yang apologetik dan cenderung berbentuk justifikasi menjadi 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

9 

teologi kritis, menurut  penulis  menjadi  sebuah  keharusan  dan  keniscayaan.  Syaratnya, 

mereka  dapat  menelanjangi  keberagamaan  mereka  secara  obyektif  berda- sarkan dimensi 

internal ajaran agama dan kehidupan mereka, serta dimensi eksternal kehidupan global. Di 

samping itu, juga diperlukan suatu perspektif baru  dalam  melihat  “Apa  yang  dipikirkan  

oleh  suatu  agama,  mengenai agama lain dibandingkan dengan agama sendiri.” Perspektif ini 

akan menen- tukan apakah seorang beragama itu menganut suatu paham keberagamaan yang  

eksklusif,  inklusif20   atau  pluralis.21   Apakah  ia  seorang  yang  terbuka atau otoriter? 

Pendekatan subjektif-dialogis dalam melakukan dialog agama tentu menjadi sebuah hal 

yang perlu dilestarikan. Pendekatan tersebut lebih menekankan kehadiran subjektivitas 

keimanan dalam mempersepsi realitas. Namun subjektivitas keimanan yang bersifat dialogis 

mengakui pengalaman (human experience) dan kehadiran entitas lain (the other) sebagai 

bentuk panggilan keimanan (the call of faith) dalam proses transendensi nilai-nilai kema- 

nusiaan yang bersifat universal. Keimanan, pengalaman dan kemajemukan merupakan 

lingkaran keberagamaan yang akan terus mengafirmasi spirit agama itu sendiri. 

Berbeda misalnya, dengan pendekatan subjektif-dialogis, subjektivitas yang monologis 

tidak memberi ruang dialog antara keimanan itu sendiri dengan “tuntutan” realitas sosial, yang 

dalam bahasa Paul Knitter disebut human suffering, atau social misery dalam kamus Leonardo 

dan Clodovis Boff - dua garda depan Teologi Pembebasan di Amerika Latin. Kesadaran 

keberaga- maan yang berbasis subjektif-monologis ini cenderung mengabaikan aspek dinamika 

pengalaman lokalitas dan keunikan keberagaman. Pendefinisian substansi dan misi agama 

dalam cara pandang ini hanya akan berpusar pada kepentingan dakwah atau missionaris, yaitu 

bagaimana kita (we/us) meng- islamkan/menginjilkan mereka (them), dan lain-lain. 

Menurut penulis, problem dialog agama sebenarnya lebih terletak pada “la- pisan 

menengah”, daripada elite atau masyarakat lapisan bawah. Lapisan menengah yang dimaksud 

adalah lapisan agamawan yang senantiasa mengomunikasikan pesan-pesan keagamaan secara 

langsung kepada masya- rakat, seperti khatib dan da’i dalam lingkungan Islam. Kelompok 

inilah sebenarnya yang menentukan karakter keagamaan masyarakat. Kabar kebencian agama 

biasanya dimunculkan oleh lapisan ini. Sedangkan lapisan elite biasanya sudah lebih cair 

hubungan-hubungan di antara mereka. 

Hans Kung (1983), seorang teolog Katolik yang dipecat secara yuridis setelah missio  

canonica  (hak  resmi  dari  Vatikan)  untuk  mengajar  doktrin  Gereja Katolik  dicabut  karena  

apa  yang  diajarkan  dinilai  tidak  sesuai  lagi  dengan semangat  ajaran  Katolik,  dialog  

agama  akan  mempunyai  makna  jika  di dalamnya terkandung tiga aspek menganggap bahwa 

hanya agama yang dipeluknya yang benar. Pemeluk suatu agama harus menganut teologi 

pluralis: Ia harus meyakini bahwa agama lain juga benar, yang berbeda hanya cara saja. Tapi, 

tujuannya adalah sama. 

Pertama, hanya jika kita memahami kepercayaan, nilai-nilai, ritus, dan sim- bol-simbol 

orang lain atau sesama kita, maka kita dapat memahami orang lain secara sungguh-sungguh. 

Kedua, hanya jika kita memahami keper- cayaan orang lain, kita dapat memahami iman kita 

sendiri secara sungguh- sungguh: kekuatan dan kelemahan, segi-segi yang konstan dan yang 

ber- ubah. Ketiga, hanya jika kita berusaha memahami kepercayaan orang lain, maka kita dapat 

menemukan dasar yang sama -meskipun ada perbeda- annya-untuk menjadi landasan untuk 

hidup bersama di dunia ini secara damai. 

Dengan memperhatikan proposisi Hans Kung tersebut, dialog tidak hanya berhenti pada 

ko-eksistensi, tapi juga pro-eksistensi; tidak hanya membiar- kan orang lain ada, atau yang 

terkenal dengan istilah toleransi, tetapi juga ikut mengadakannya secara aktif serta 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

10 

menumbuhkan sikap empati dan simpatik kepada orang lain. Dialog ini memang memerlukan 

sikap terbuka daripada defensif, semangat mau belajar satu atas yang lain daripada merasa 

dirinya sudah cukup (self sufficient), perasaan rendah hati daripada perasaan merasa dirinya 

selalu benar, dan seterusnya. 

Dengan dialog antar agama, umat beragama diharapkan dapat bersikap le- bih toleran 

terhadap umat yang lain. Agama harus menjadi wacana spiritual yang menghadirkan rasa 

damai dan aman, bukannya perang dan pertikaian. Dan harus diingat, setiap manusia memiliki 

tanggung jawab untuk mengu- tuk diskriminasi dan intoleransi atas nama agama dan 

kepercayaan, seka- ligus meneguhkan fungsi agama dan kepercayaan sebagai pendukung 

kemu- liaan manusia dan perdamaian. 

Dalam buku Fiqh Lintas Agama yang ditulis oleh Nurcholish Madjid, dkk., salah satu 

cara yang disodorkan dalam buku ini menuju tercapainya kerja- sama lintas agama adalah 

perwujudan dialog. Belajar dari ketegangan-kete- gangan Islam-Kristen masa lalu, dialog 

merupakan hal yang niscaya. Di sini disodorkan empat bentuk dialog: dialog kehidupan, dialog 

kerja sosial, dia- log teologis, dan dialog spiritual. 

Dialog kehidupan merupakan pola hidup bersama yang saling menghargai di 

kemasyarakatan. Yaitu melakukan kerjasama dalam berbagai bidang kegiat- an sosial tanpa 

memandang identitas agama masing-masing. Dari sini akan lahir dialog kerja sosial. Yaitu, 

menggali kesadaran keagamaan untuk meme- cahkan masalah-masalah sosial yang muncul 

secara bersama-sama. Di sini masing-masing pihak duduk bersama tanpa melihat identitas 

keagamaan, tapi lebih fokus pada pencarian solusi bersama atas masalah yang muncul di 

tengah-tengah masyarakat. 

 

Kesimpulan 

Dalam dialog teologis, seorang pendialog tidak dibenarkan mengintervensi kebenaran  

teologis  yang  diyakini  umat  agama  lain,  baik  yang  merupakan sistem keimanan maupun 

yang menjelma dalam berbagai ritus ibadahnya.23 Di sini kita tidak boleh membandingkan 

wawasan ideal kita dengan realitas praktis  orang  lain.  Tapi  kita  hendaknya  saling  

membandingkan  kenyataan riil yang ada dan mendialogkan prinsip ideal masing-masing. 

Lebih jauh lagi buku ini menganjurkan terjadinya dialog spiritual, dialog di wilayah esoteris 

(sisi  dalam)  agamaagama.  Dialog  spiritual  ini  melampaui  sekat-sekat  dan batas-batas 

formalisme agama. 

Karenanya untuk mendukung upaya dialog yang dialogis, maka diperlukan teologi yang 

berwawasan inklusif dan pluralis untuk mendukung upaya dia- log antar-agama. Dari kalangan 

Kristen nama-nama Karl Rahner, Raimundo Panikkar, George Khodr, dan Hans Kung, yang 

dikenal sebagai wakil kelom- pok  inklusivis.  Sementara  Wilfred  Cantwell  Smith,  Paul  

Knitter,  dan  John Hick  disebut  sebagai  wakil  kalangan  pluralis.  Dalam  Islam  teologi  

inklusif dikembangkan  oleh  individu-individu  seperti  Muhammad  Abduh,  Rasyid Ridha  

(alManr),  al-Thabattabai  (Al-Mizan),  dan  Muhamad  Jawad  Mugh- niyah (Al-Mubin). 

Mereka ini mendasarkan pandangan-pandangan inklusif- nya pada ayat-ayat seperti Al-Qur’an 

Surat al-Baqarah / 2 : 62 dan Al-Qur’an Surat  al-Ma’idah  /  5  :  69,  yakni  ayat-ayat  yang  

menjanjikan  keselamatan kepada penganut agama Kristen, Yahudi, dan Shabiin, yang percaya 

kepada keesaan Tuhan, pengadilan Hari Akhir, dan berbuat kebaikan (amal saleh) 

Sementara  itu  Frithjof  Schuon,  Seyyed  Hossein  Nasr,  dan  Fazlur  Rahman mewakili 

pandangan pluralis dalam Islam. Sebagai contoh, Fazlur Rahman, pemikir  asal  Pakistan  yang  

menjadi  Guru  Besar  Studi  Agama-agama  di Chicago  University,  AS,  berpegang  pada  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global  
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

11 

semangat  Al-Qur’an  (5:48)  yang menegaskan   tentang   segi-segi   positif   perbedaan   

agama.   Bagi   Rahman, statemen  Al-Qur’an  (2:148,  5:  48)  sangat  jelas  agar  setiap  

pemeluk  agama saling  berlomba  dalam  berbuat  kebaikan,  bukan  saling  bermusuhan.  Dan, 

kelak di akhirat Tuhan akan menjelaskan perihal perbedaan-perbedaan itu. 

Oleh karena itu, rantai dendam dan lingkaran kekerasan (spiral of violence) tak akan 

pernah bisa diputus total jika nilai-nilai universal yang terkandung dalam agama-agama dan 

dijadikan dasar bagi etika global tak tertubuhkan di  aras  praktis.24   Peran  agamawan  dan  

para  pemuka  masyarakat  dalam memasyarakatkan nilai-nilai universal itu sangat besar. Itulah 

mengapa kaum agamawan dituntut untuk tak meniupkan prasangka-prasangka buruk kepada 

umatnya atas umat lain (the others) dengan pernyataan-pernyataan ”resmi” yang tidak 

mendidik dan bisa membakar sentimen keagamaan. Tak ada persoalan di dunia ini yang tak 

bisa diselesaikan. Jalan damai (ber- musyawah, dialog, dan membangun saling pengertian) dan 

bukan konfron- tasi, perang, atau penggunaan kekerasan—tetaplah yang terbaik. Dari sini kita 

berharap semoga masa depan umat manusia bisa  lebih menjanjikan bagi datangnya era-baru 

yang sejahtera, damai, dan tanpa prasangka, de- ngan berpijak pada nilai-nilai moral dan 

spiritual yang mengikat dalam etika global. Wallahu a’lam bi al-Shawab 

 

Bibliografi 

Boy, ZTF Pradana, Islam Dialektis Membendung Dogmatisme Menuju Libe- ralisme (Malang: 

UMM Press, 2005). 

Dr.  St.  Sunardi,  “Dialog  Cara  Baru  Beragama  Sumbangan  Hans  Kung  bagi Dialog  Antar  

Agama,”  dalam  Dialog:  Kritik  dan  Identitas  Agama (Yogyakarta: Interfidei, 2004). 

Gaus A.F, Ahmad (ed.), Passing Over Melintasi Batas Agama (Jakarta: Gra- media & 

Paramadina, 1998). 

Hidayat, Komaruddin dan Nafis, Wahyuni, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial, 

(Jakarta: Paramadina, 1995). 

Kepel,  Gilles,  The  Revenge  of  God:  The  Resurgence  of  Islam,  Christianity and Judaism 

in the Modern World (Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1993 

Madjid,  Nurcholish,  dkk.,  Fiqh  Lintas  Agama,  Membangun  Masyarakat Inklusif-Pluralis, 

(Jakarta: Paramadina, 2005). 

Panikkar,  Raimundo,  Dialog  Intra  Religius  (terj.)  (Yogyakarta:  Kanisius, 1994). 

Rahman, Munawar, Budhy Munawar, dkk., Dari Keseragaman Menuju Ke- beragamaan 

Wacana Multikultural Dalam Media (Jakarta: Lembaga Studi Pers & Pembangunan, 

1999). 

 
 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

