~ Journal: e B

Culture, Economy, and Social Changes e le—

-
-
- —— - —
- P~ > o -— — .
-— - ————— C—— =

Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

Moh. Shofan
Mahasiswa PhD di UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, alumnus pasca sarjana Universitas Muhammadiyah
Malang, dan Peneliti pada Yayasan Para- madina, Indonesia

Abstract: As we know, Frithjof Schuon, Seyyed Hossein Nasr, dan Fazlur Rahman have
represented Islam pluralists in modern time, responding globalized world and international
changes. This article reveal about the world view of the Islam pluralists who have struggled to
exert pluralism. peace, solidarity, mutual understanding and respect for all of human beings.
The Islamic path for peace, civilizational dialogue and mutual understanding is very significant
for muslim and nonmuslim in building international peace, justice and solidarity.

Kata Kunci: Islam; peace; dialogue; religion; pluralism

Pendahuluan

Salah satu wacana intelektual yang cukup mengesankan di abad 20 ini ada- lah maraknya
perbincangan mengenai dialog antar agama bahkan juga dia- log antar iman. Gejala ini,
sebagaimana lazimnya sebuah wacana, tentu saja tidak berdiri sendiri. Banyak faktor ikut
mendorong kelahirannya. Salah satu faktor pendorongnya, kalau bukan yang terpenting,
jialah apa yang oleh Gilles Kepel disebut dengan krisis modernitas (crisis of
modernitas)!. Dengan mengecualikan mereka yang secara apriori menolak perbincangan se-
macam itu. Banyak kalangan menduga bahwa intensitas perbincangan me- ngenai hubungan
agama-agama akan semakin meningkat di masa-masa yang akan datang.?

Paradigma modernisme yang ditengarai telah membangkitkan berbagai pa- radoks,
kekacauan dan pengingkaran terhadap martabat kemanusiaan, dico- ba direspon oleh
agamaagama dengan cara berbeda-beda. Singkatnya, seja- lan dengan jargon ‘“kebangkitan
kembali agama-agama pada millenium ke- tiga,” agama berusaha menampilkan sosoknya yang
ideal (atau diidealkan) yaitu sebagai sumber moral, sebagai kritik, dan sekaligus sebagai pelaku
per- ubahan. Dari sinilah kemudian muncul berbagai tawaran teologi agama, se- perti teologi
pembebasan, teologi dialektis, teologi hermenetis, teologi transformatif, dan lain-lain, yang
semuanya mengarah pada gagasan transfor- matif dengan agama sebagai pelaku utamanya.

Gagasan itu terus bergulir dan melibatkan agama-agama besar dunia. Aga- ma-agama
seperti Yahudi, Kristen dan Islam, hampir dua dasawarsa ini ber- gumul dengan persoalan-
persoalan seperti itu. 3

Pertemuan antara berbagai agama dan peradaban di dunia menyebabkan adanya saling
mengenal satu sama lain. Namun tidak jarang menjadi ma- sing-masing pihak kurang bersifat
“terbuka” terhadap pihak lain yang akhir- nya menyebabkan salah paham dan salah pengertian.

! Gilles Kepel, The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and Judaism in the Modern World
(Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1993), h. 191.

2 Di tengah suasana pergaulan dan hubungan antaragama yang ditengarai semakin ‘mengeras’ akhir-akhir ini,
tawaran untuk melakukan pengembaraan spiritual dan intelektual itu tampaknya menjadi tantangan dan agenda
yang cukup menarik. Dan itu sudah dicontohkan terutama oleh kalangan mistikus, kalangan pendukung filsafat
perennial, para teolog, dan siapa saja yang mempunyai perhatian serius terhadap dialog antaragama dan mereka
yang ingin merambah wilayah baru untuk memperoleh wawa- san baru.

3 4 Ahmad Gaus A.F (ed.), Passing Over Melintasi Batas Agama (Jakarta: Gramedia & Paramadina, 1998), h. xi-
Xii.



Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Jika suatu agama ber- hadapan dengan agama lain, masalah yang sering muncul adalah perang
truth claim (keyakinan dari pemeluk agama tertentu yang menyatakan bah- wa agamanya
adalah satu-satunya agama yang benar), dan selanjutnya pe- rang salvation claim (keyakinan
dari pemeluk agama tertentu yang menya- takan bahwa agamanya adalah satusatunya jalan
keselamatan bagi seluruh umat manusia). Secara sosiologis truth claim dan salvation claim ini
dapat menimbulkan berbagai konflik sosial politik yang mengakibatkan berbagai macam
perang antaragama yang sampai sekarang masih menjadi kenyataan di zaman modern ini. *

Hugh Goddard, seorang Kristiani yang ahli teologi Islam di Nortingham Uni- versity,
Inggris, menulis sebuah buku yang menantang, Christians & Mus- lim: From Double Standards
to Mutual Understanding (1995). Dalam buku itu, ia menyimpulkan bahwa dalam seluruh
sejarah hubungan Kiristiani-Is- lam: Apa yang telah membuat hubungan itu berkembang
menjadi kesalah- pahaman — bahkan menimbulkan suasana saling menjadi ancaman di antara
keduanya — adalah suatu kondisi berlakunya “standar ganda” (double stan- dards). Orang-orang
Kristiani maupun Islam selalu menerapkan standar- standar yang berbeda untuk dirinya — yang
biasanya standar yang bersifat ideal dan normatif — sedangkan terhadap agama lain, mereka
memakai stan- dar lain yang lebih bersifat realistis dan historis. Melalui standar ganda inilah
muncul prasangka-prasangka teologis, yang selanjutnya memper- keruh suasana hubungan
antar umat beragama. Ada tidaknya keselamatan dalam agama lain, sering kali ditentukan oleh
pandangan mengenai standar ganda kita. °

Dalam soal teologi misalnya, ada standar yang menimbulkan masalah klaim kebenaran:
agama Kita adalah agama yang paling sejati karena berasal dari Tuhan, sedangkan agama lain
hanyalah konstruksi manusia. Agama lain mungkin juga berasal dari Tuhan tapi telah dirusak,
dipalsukan oleh ulah manusia. Dalam sejarah, standar ganda ini biasanya dipakai untuk meng-
hakimi agama lain dalam derajat keabsahan teologis di bawah agama kita. Lewat standar ganda
inilah kita menyaksikan terjadinya perang, klaim-klaim kebenaran dan janji penyelamatan,
yang kadang-kadang berlebihan dari sa- tu agama atas agama lain.

Dalam pandangan Arthur J. D’Adamo, standar-standar kebenaran dari ma- sing-masing
agama itulah yang menjadi sumber konflik teologis. Standar- standar yang dimaksud oleh
D’Adamo adalah:

1. Bersifat konsisten dan berisi kebenaran-kebenaran, tanpa kesalahan sa- ma sekali.

2. Bersifat lengkap dan final — dan karenanya memang tidak diperlukan kebenaran dari agama
lain.

3. Meyakini kebenaran agamanya sendiri dianggap sebagai satu-satunya jalan keselamatan,
pencerahan ataupun pembebasan; dan

4. Meyakini bahwa seluruh kebenaran itu diyakini orisinal berasal dari Tuhan tanpa konstruksi
manusia.

Inilah akibat buah modernisme dengan pilar utamanya kekuatan rasionali- tas yang
menjebak manusia kepada absolutisme dan cenderung represif. Kita menjadi terkejut secara
teologis dan epistemologis ketika menyaksikan agama lain mempunyai klaim yang sama,
bahkan dengan tingkat kecang- gihan teoritis yang tidak kalah dengan agama kita. Klaim itu
terutama me- nyangkut apa yang disebut penjelasan rasional mengenai dasar-dasar keagamaan.

4 Komaruddin Hidayat dan Wahyuni Nafis, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta:
Paramadina, 1995), h. xxv.

® Lihat Budhy Munawar Rahman, dkk., Dari Keseragaman Menuju Keberagamaan Wa- cana Multikultural Dalam
Media (Jakarta: Lembaga Studi Pers & Pembangunan, 1990), h. 131.

2


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Dalam pertemuan para agamawan di Chicago, Amerika Serikat, dalam Par- lemen
Agama-agama Sedunia tahun 1993 silam membahas krisis funda- mental yang diderita
umat manusia, yaitu Krisis kemanusiaan dan etika. Da- lam pandangan mereka, umat
beragama sebenarnya memiliki suatu etika dalam ajaran agama-agama yang bisa dijadikan
dasar untuk menanggulangi bahaya global. Etika ini memang tidak memberikan solusi
langsung bagi semua persoalan dunia. Tapi ia memberikan dasar moral bagi tatanan individu
dan global yang lebih baik: sebuah visi yang dapat menjauhkan perem- puan dan laki-laki dari
keputusasaan, dan menjauhkan masyarakat dari ke- kacauan.

Dengan kata lain, pemecahan atas problem-problem kemanusiaan tersebut mungkin bisa
dipecahkan dengan pembaruan (reform) sosial, politik, eko- nomi, budaya, dan penegakan
hukum (law enforcement). Tapi jika semua itu tak diikuti dengan perubahan mentalitas,
orientasi batin dan pandangan dunia, maka krisis global tidak akan bisa tuntas diselesaikan. Itu
berarti pembaruan sosial, politik, ekonomi, dan hukum harus pula diikuti dengan pembaruan
spiritual yang didasarkan pada nilai-nilai etis dari agama-agama.

Itulah sebabnya mengapa akhir-akhir ini lahir sebuah tuntutan untuk mem- bentuk sebuah
unifikasi teologi agama-agama dunia dalam satu konteks universalitas yang dikenal sebagai
teologi global. Dalam perbincangan ilmi- ah, istilah teologi global umumnya selalu dirujuk
kepada teologi Kristen. Tetapi belakangan, teologi tidak hanya menjadi hak prerogratif satu
agama tertentu. Bahkan istilah itu kini telah menjadi sebuah wacana global yang ada di setiap
agama. Sehingga lahirlah banyak istilah teologi yang dirujuk kepada agama-agama lain: Islam,
Yahudi, Baha’i dan lain-lain.

Hanya saja, satu persoalan mesti dipertegas, betapapun istilah teologi itu te- lah begitu
luas dipakai dalam berbagai agama, secara umum, teologi dipa- hami, dengan pemaknaan yang
tradisional. Pola pemaknaan yang tradisional terhadap teologi tersebut menurut Pradana Boy,7
setidaknya bisa digam- barkan sebagai berikut: Pertama, pembatasan teologi hanya sebagai
ilmu yang berbicara tentang persoalan ketuhanan. Tentu, pemahaman yang tradi- sional dan
sempit semacam ini tidak menguntungkan dan bahkan terkesan statis. Karena pemahaman ini
justru akan menjadikan teologi begitu sakral dan tak tersentuh.

Kedua, teologi dianggap sebagai sebuah konsep yang partikular dan indivi- dual. Ketiga,
teologi dianggap sebagai urusan yang sama sekali terpisah dari dunia.

Mempertimbangkan persoalan kemanusiaan pada level global, maka sebuah pemaknaan
teologi yang relatif baru dan lebih universal menjadi sangat urgen. Akan lebih menguntungkan,
jika teologi dipahami sebagai bingkai- bingkai transendental dalam kehidupan manusia.
Asumsi inilah yang mela- hirkan banyak istilah teologi yang dirujuk kepada berbagai sistem
kehidup- an, misalnya teologi politik, teologi pembebasan dan lain-lain. Secara implisit hal itu
menunjukkan bahwa teologi memang menjadi bingkai transen- dental dari seluruh praktek
kehidupan. 8

Karenanya dialog agama-agama sangat dibutuhkan dalam menjalani hidup di tengah
pluralisme. Dan pluralisme itu pun bisa muncul dalam berbagai macam dan ragam bentuk:
pluralisme kebertuhanan, pluralisme keyakinan, pluralisme budaya, pluralisme kepentingan,
pluralisme etnik, pluralisme ke- las sosial dan sebagainya. Dalam konteks tulisan ini, tentu saja
pluralisme itu berkaitan dengan pluralisme kebertuhanan dan keyakinan, dengan sese- kali
menampilkan pluralisme budaya sebagai latar belakang yang menjadi basis pemahaman akan
Tuhan dan keyakinan keagamaan. Pemahaman akan eksistensi Tuhan yang berimplikasi pada
perilaku sosial bagi yang meng- anutnya, bagi masing-masing jenis dan tingkat pemikiran juga
berbeda- beda. Tuhannya seorang sufi, sudah pasti berbeda ketika dipahami oleh seorang filsuf.

3


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Demikianlah ketika dipahami oleh seorang teolog-mufassir atau ahli figh. Belum lagi
seorang saintis, sudah pasti tidak sama dengan para pemikir lain- nya. Antara sufi satu dengan
yang lainnya saja, ketika mereka sama-sama berbicara tentang Tuhan, perbedaan sudah pasti
tak terhindarkan. Artinya, pluralisme itu betul-betul merupakan realitas yang tak bisa
terhindarkan. Setiap pemeluk agama harus menyadari kenyataan tentang pluralisme ini. Sebab
hanya dengan cara ini hubungan dialogis antara umat beragama bisa dibangun. Menurut
Muhammad Wahyuni Nafis,9 paling tidak ada tiga prin- sip dasar yang bisa dijadikan landasan
dialog ketika sebuah keyakinan dan pemahaman akan kebenaran agama seseorang itu
berinteraksi dengan keya- kinan dan pemahaman akan kebenaran agama orang lain.

Pertama, setiap umat beragama hendaknya mengakui adanya satu logika yang
menyatakan bahwa yang satu bisa dipahami dan diyakini dengan ber- bagai bentuk dan tafsiran.
Di sini berarti ditemukan bahwa Yang Maha kuasa itu bisa dipahami oleh berbagai penganut
agama-agama secara ber- beda dan bermacam-macam. Namun semuanya tetap mengacu pada
satu ke- yakinan bahwa ada sesuatu Yang Maha Kuasa itulah yang disebut eidos dalam istilah
Class J. Bleeker, sensus numinous dalam istilah Rudolf Otto, transcendental focus dalam istilah
Ninian Smart, essence of religion dalam istilah Mercia Elliade, atau ultimate reality dalam
istilah Joachim Wach. Sesuatu yang hakiki dalam setiap keimanan suatu agama itu ketika
ditang- kap oleh manusia menjadi sangat plural. Itulah konsekwensi niscaya dari yang tak
terbatas ketika dipahami oleh yang terbatas. Kedua, yaitu bahwa banyaknya tafsiran dan
pemahaman mengenai Yyang satu itu harus dipandang hanya sebagai ‘alat’ atau ‘jalan’
menuju ke hakikat Yang absolut. Prin- sip yang kedua ini sangat penting, sebab di samping
memberikan dasar atas pandangan bahwa pluralisme itu sebagai suatu keniscayaan dan terbukti
sangat diperlukan untuk melindungi kebebasan beragama dan menghormati keterbatasan
manusiawi, juga sebagai langkah preventif untuk mencegah adanya kemungkinan pemutlakan
pada masingmasing bentuk keagamaan dan pemahaman.

Pluralitas pendekatan pada “Yang Satu” itu juga berfungsi sebagai media bagi
berlangsungnya pengalaman keagamaan yang demikian beragam dan bervariasi antara satu
orang dengan yang lainnya. Konkretnya, wahyu, doktrin, aturan-aturan kebaikan dari
kesemuanya itu merupakan sarana untuk mencapai realitas yang transenden dan sekaligus
dimaksudkan untuk meningkatkan kualitas manusia dalam hubungannya dengan realitas empi-
ris dalam menjalani tugas-tugas kemanusiaan. Lebih dari itu, prinsip sema- cam itu bisa
dipahami sebagai penegasan dari adanya keanekaragaman ke- cenderungan ruhani dari banyak
orang, suatu fakta yang tidak bisa tidak harus diperhatikan dan diakui.

Ketiga, yaitu karena keterbatasan dan sekaligus kebutuhan kita akan komit- men terhadap
suatu pengalaman partikular mengenai realitas yang tran- senden dan absolut, maka
pengalaman partikular masing-masing, meskipun terbatas, akan berfungsi dalam arti yang
sepenuhnya sebagai kriteria yang mengabsahkan pengalaman keagamaan pribadi kita sendiri.
Dengan lain perkataan, setiap umat beragama, meskipun memandang agama, yang dianutnya
hanya sebagai ‘jalan’ atau ‘kapal’ menuju ke hakikat “Yang Absolut”, meyakini ‘jalan’ atau
‘kapal’ tersebut harus tetap sebagai mem- punyai nilai kemutlakan. Memang prinsip ini seakan
mengesankan adanya pertentangan dengan prinsip sebelumnya, bahwa yang mutlak hanyalah
Dia Yang Mutlak, tidak identik dan tidak pula bersekutu, dan karenanya selain yang mutlak itu
adalah relatif. Namun dalam prinsip ini, kemutlakan diya- kini hanya untuk melukiskan hakikat
perasaan mengenai komitmen terha- dap yang transenden melalui pengalaman pribadi yang
partikular, suatu jalan yang ditawarkan oleh agama. Hal ini juga merupakan suatu pengakuan
bahwa komitmen keagamaan yang mendalam sangat diperlukan, yang kare- nanya tidak main-

4


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

main dan berfungsi sebagai kriteria yang mengabsahkan serta memberikan makna terdalam dari
seluruh pengalaman pribadi sese- orang. Namun satu hal yang perlu dicatat di sini bahwa sikap
ini tidak ber- arti membolehkan adanya pemaksaan terhadap orang lain untuk mengakui seperti
apa yang kita alami, melainkan harus tetap diiringi dengan peng- akuan bahwa pada orang lain
ada suatu komitmen mutlak juga yang serupa terhadap pengalaman partikularnya. Dengan
demikian seseorang mampu menghormati komitmen sendiri sebagai mutlak untuk dirinya
sendiri dan sekaligus menghormati komitmen mutlak yang berbeda dari orang lain. Inilah
yang oleh Seyyed Hossen Nasr disebut sebagai relatively absolute (secara relatif mutlak).
Yaitu bahwa sekalipun bentuk keagamaan atau spi- ritualitas itu hanya dianggap sebagai
‘jalan’ — yang karenanya relatif — menuju ke hakikat Yang Absolut, tetapi ‘jalan’ itu
harus diyakini sebagai sesuatu yang mutlak.10

Dengan tiga prinsip dasar di atas, tidaklah terlalu sulit bagi setiap umat ber- agama untuk
melakukan dan mengembangkan dialog mengenai konsep dan pengalaman keagamaan. Tentu
saja dialog yang dimaksudkan di sini adalah berbagi pengalaman, saling memperkaya dan
mendalami pengalaman dari tradisi keagamaan masing-masing. Dialog di sini, sebagaimana
yang dipa- hami Swidlel, merupakan perbincangan antara dua orang atau lebih yang masing-
masing memiliki pandangan yang berbeda, yang tujuan utamanya adalah saling belajar antar
peserta dialog sehingga masing-masing peserta tersebut bisa saja merubah pandangannya atau
tambah meningkat penga- lamannya. Dalam dialog, setiap peserta harus mendengarkan
(pengalaman) peserta yang lain secara terbuka dan penuh simpatik, dengan suatu upaya
memahami posisi peserta yang lain secara tepat dilihat dari posisinya masing-masing. Kata
dialog di sini, tidak berarti harus formal, diseleng- garakan dalam ruangan, tetapi yang lebih
fundamental adalah dialog melalui pergaulan sehari-hari, dialog melalui media televisi, surat
kabar dan buku- buku yang semakin meningkat frekuensi dan muatannya.

Karena pilihan iman sesungguhnya menuntut pertanggungjawaban rasional, maka sikap
kritis dan terbuka amat penting, di samping sudah pasti, kesiap- an mental dan moral untuk
menghargai hak-hak orang lain untuk berbeda. Jika kebebasan berpendapat secara etis dan
kritis ini bisa terwujud, maka dialog yang sehat dan konstruktif baru bisa dilaksanakan. Melalui
dialog kri- tis semacam ini seseorang diharapkan memperoleh pengayaan rohani dan
intelektual, sehingga lebih dewasa dan lebih mantap dalam memeluk agama- nya. Dengan
demikian apa yang dimaksud dialog inter-religius adalah dialog yang dilakukan secara terbuka
dan penuh simpati, sehingga setiap peserta dialog masing-masing berupaya untuk saling
memahami posisi dialog yang lain secara tepat, dan berupaya memandangnya dari dalam posisi
mereka yang dipahami, di samping berfungsi meningkatkan rasa toleransi. Sebuah dialog bisa
jadi akan melahirkan pengalaman transformatif yang menjadi pandangan hidup dan wawasan
teologi bagi pihak-pihak yang terlibat.

Dengan meminjam istilah yang digunakan Hans Kung,® maka dialog tidak hanya

& Menurut Hans Kung, setiap agama memang memiliki dogmanya sendiri yang di situ mereka berbeda satu sama
lain, tetapi etika dan perilaku agama-agama memiliki banyak kesamaan. Maka pertama-tama yang perlu disadari
adalah bahwa dialog antar agama bukan hanya bertujuan untuk hidup bersama secara damai dengan cara mem-
biarkan pemeluk agama lain ‘ada’ (ko-eksistensi), melainkan juga berpartisipasi secara aktif meng’ada’kan
pemeluk agama lain itu (pro-eksistensi). Lihat Hans Kung, “To- wards a World Ethic of the World Religions,”
dalam CONCILIUM 2 (1990), h. 118. seorang teolog Katolik yang dipecat secara yuridis setelah missio canonica
(hak resmi dari Vatikan) untuk mengajar doktrin Gereja Katolik dicabut karena apa yang diajarkan dinilai tidak
sesuai lagi dengan semangat ajaran Katolik.


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

berhenti pada sikap ko-eksistensi melainkan juga pro-eksistensi.” Artinya, dialog tidak
hanya mengantarkan pada sikap bahwa setiap agama untuk bereksistensi secara bersama-
sama, melainkan juga mengakui dan mendukung — bukan menyamakan — eksistensi semua
agama sebagaimana dikatakan oleh Raimundo Panikkar® bahwa apa yang disebut dialog
inter- religius — dia menyebutnya intra-religius — adalah dialog yang tidak hanya menuntut
suatu sikap inklusif, melainkan sikap pararelisme, yaitu suatu sikap yang mengakui bahwa
agama merupakan jalan-jalan yang sejajar. Ma- ka secara etis, dialog tidak dimaksudkan
untuk mencampuri urusan dan agama lain juga tidak untuk menobatkan orang lain dari
keyakinannya yang dianut, melainkan untuk memperdalam tradisi agama sendiri-sendiri secara
lebih kritis. °

Dialog sebagai Fungsi Kritis Beragama

Dengan semangat untuk mencari kebenaran terus-menerus, dialog antar agama
mempunyai fungsi kritis ad intra (ke dalam) dan ad extra (ke luar). Ini jangan dikacaukan
dengan anggapan dialog sebagi wahana untuk menen- tukan agama mana yang paling benar.
Kalau kata “agama” dipahami secara konkret dan bukan secara metafisis, maka dialog antar-
agama berarti dialog antara orang-orang yang beragama. Manusia mendapatkan tempat yang
sentral dalam dialog. Tapi ingat, manusiapun sebaiknya tidak dipahami secara metafisis,
melainkan manusia yang konkret. Manusia konkret berarti menunjuk orang-orang yang
beriman dalam agama tertentu, dan pada masa tertentu. Dalam konkretnya inilah dialog
mendapatkan tempat sebagai fungsi kritis.

Demikianlah Kung kemudian mengingatkan pentingnya dimensi iman dan
memperingatkan pengabaian dimensi iman dalam kegiatan dialog.15 Dialog antaragama tidak
hanya bertentangan dengan iman, melainkan justru men- jadi tantangan bagi setiap orang yang
terlibat untuk mengembangkan keju- juran dan otentisitas imannya. Lewat doktrin atau
tradisi, setiap orang di- tantang untuk melihat segi konkret atau praksis dari iman.
Demikianlah dialog mempunyai fungsi untuk melihat bagaimana relasi antara saya
dengan “agama” saya: relasi “hidup” atau relasi “memiliki”.

Dialog sebagai fungsi kritis tidak terlepaskan dari kehendak setiap orang un- tuk mencari
kebenaran terus-menerus. Kung mengingatkan bahwa kebe- naran yang kita cari bukanlah
kebenaran yang bersifat ready made. Kebe- naran ini bukan seperti barang-barang jadi yang
dijejer dalam suatu super- market yang bisa kita ambil di saat kita membutuhkannya. Bukan!

7 Pergeseran paradigma dari ko-eksistensi ke pro-eksistensi yang semula digagas oleh Hans Kung ini bisa dicatat
sebagai prestasi tersendiri dalam wacana dialog agama. Hans Kung (983),

8 Menurut Panikar, tujuan dialog intra-agama adalah pemahaman dan bukan di- maksudkan untuk mengalahkan
yang lain atau untuk mencapai kesepakatan penuh atau pada suatu agama universal. Cita-citanya adalah
komunikasi untuk menjembatani jurang ketidaktahuan dan kesalahpahaman timbal balik antara budaya dunia yang
berbeda- beda, membiarkan mereka bicara dan mengungkapkan pandangan mereka dalam bahasa mereka sendiri.
Sementara orang mungkin berharap mencapai persekutuan, tetapi ini sama sekali tidak berarti bahwa yang menjadi
tujuan adalah keseragaman bentuk atau reduksi dari kebermacam-ragaman manusia ke dalam agama, sistem,
ideologi atau tradisi yang satu-satunya. Pluralisme berdiri antara pluralitas yang tidak saling berhubungan dan satu
kesatuan monolitik. Hal ini berarti bahwa kondisi manusia dalam realitasnya yang sekarang ini tidak boleh
ditelantarkan, apalagi diremehkan demi keadaan yang ideal dari kesatuan bentuk atau keseragaman manusia.
Sebaliknya, hal ini membuat keadaan faktual kita sebagai yang real dan menegaskan bahwa dalam polaritas aktual
dari eksis- tensi manusiawi kita, kita menemukan keberadaan kita yang sebenarnya.

® Komaruddin Hidayat, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Para- madina, 1995), h. 79-81.


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Kebe- naran menampakkan dirinya dalam hidup, sejarah, relasi dengan orang lain, singkatnya
dalam pergualatan hidup yang dinamis dengan segala ambigu- itasnya. Kebenaran tidak identik
dengan doktrin atau tradisi. Dalam hidup beragama doktrin dan tradisi agama (yang merupakan
segi objektif dan konstitutif dari agama) mendapatkan maknanya paling dalam justru dalam
kaitannya dengan kehendak kita untuk mencari kebenaran terus-menrus.

Meskipun demikian, Kung tidak mereduksi kebenaran ke dalam keputusan- keputusan
pragmatis seperti dikatakan oleh William James dan para pengi- kutnya. Kebenaran meliputi
dimensi praktis dan reflektif. Tanpa refleksi reli- gius, kata Kung, pengalaman keagamaan kita
menjadi  buta; pengalaman membutuhkan iluminatis kritis dan keberanian untuk
merefleksikannya. Sebaliknya, refleksi tanpa pengalaman religius akan menjadi refleksi yang
kosong. Demikianlah dialog sebagi wahana refleksi bersama mempunyai daya kritis, baik bagi
dimensi praktis maupun reflektif, baik dalam hidup keagamaan seseorang secara pribadi
maupun kelompok. Subtansi dialog kalau demikian, bukan lagi membanding-bandingkan
agama, tetapi lebih berupa kesaksian terus-menerus atas realitas Ilahi yang bersifat kompre-
hensif dan menopang hidup orang yang percaya. Kesaksian ini merupakan ungkapan sikap
konstan dan kritis bagi setiap orang yang hendak mencari kebenaran di tengah-tengah
pluralisme agama.

Dalam kapasitasnya sebagai seorang teolog ekumenis, lewat bukunya Chris- tianity and
the World Religions, Kung sudah memulai bentuk suatu dialog yang bersifat ilmiah. Di sana
dia mengayunkan pedang kritisnya yang ber- mata dua, yaitu: 1) Auto Kritik seorang Kristen
dalam cahaya agama-agama lain; 2) Kritik seorang Kristen terhadap agama-agama lain
dalam cahaya Injil. Meskipun usahanya ini lebih bersifat “agenda”, namun dia sudah ber- hasil
secara kritis dan analitis menunjukkan adanya kesempatan untuk saling memancing sikap
kritis di antara agama-agama dunia.

Kritis terhadap orang lain dan diri sendiri ini harus dilakukan secara ber- imbang. Orang
yang terlalu berat pada kritis terhadap orang lain tanpa diim- bangi kritis pada diri sendiri akan
cenderung menjadikan orang bersikap ofensif dan menutup diri. Sedangkan sikap sebaliknya,
terlalu berat kritis pada diri sendiri dan tidak kritis terhadap yang lain akan menjadikan kita
terjatuh pada sikap naif karena menjadikan kita tidak yakin pada iden- titasnya sendiri. Dengan
melakukan perimbangan antara kritis kepada (aga- ma) orang lain dan diri sendiri, akan
memunculkan sikap bahwa tidak ada yang perlu dibela mati-matian, dan tidak ada yang perlu
dibenci habis-habis- an. Hal ini memang bukan perkara mudah, karena kritis kepada diri sendiri
mengandaikan sikap terbuka dalam melihat sejarah dan doktrin agamanya.

Orang yang tidak bisa menerima dan menghargai keunikan orang dan tidak mampu lebur
dalam proses dialog dengan orang lain adalah orang yang ga- gal memahami diri dan
sesamanya. Kehidupan adalah sebuah proses dialog yang terus menerus. Dalam dialog
seseorang akan memberi dan menerima. Untuk bisa melakukan dialog secara dewasa dan
produktif tentu saja diper- lukan kesabaran, pengalaman, kepercayaan diri serta kematangan
pribadi. Dialog yang produktif tidak akan terwujud jika dari masing-masing partisi- pan tidak
ada kesediaan untuk membuka diri, kesediaan saling memberi dan menerima secara sukarela
dan antusias. Sikap menutup diri dari dialog ter- sebut menurut Kautsar Azhari Noor,
sebenarnya bukan merupakan suatu kekokohan dasar yang sejati dalam beriman, tetapi
merupakan suatu kego- yahan. Dalam konteks ini ketertutupan adalah cermin ketakutan dan
ketakutan adalah cermin kegoyahan. Keterbukaan adalah cermin keberanian dan keberanian
adalah cermin kekokohan. Kekokohan dasar dalam beriman bagi seseorang justru terbukti
ketika ia berani berhadapan dengan orang-orang lain yang berbeda pandangan dengannya

7


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

dalam satu agama dan orang-orang lain yang berbeda agama dengannya. Kekokohan yang
sejati tidak memer- lukan ‘benteng’ ketertutupan.17 Karenanya sikap eksklusif dan merasa
paling benar sendiri sebagaimana dikatakan oleh Raimundo Panikkar sebagai pun- cak
kemunafikan.

Karenanya dalam melakukan dialog, sebagaimana yang dikatakan oleh teo- log Kristen,
Th.Sumartana, sedikitnya akan menyentuh dua hal pokok, yaitu menghidupkan suatu kesadaran
baru tentang keprihatin pokok iman orang lain, dan yang kedua mengarah kepada kerjasama
untuk memecahkan per- soalan kemanusiaan bersama di masyarakat. Pertama, dialog mengarah
ke- pada suatu pemahaman yang otentik mengenai iman orang lain, tanpa sikap untuk
meremehkan dan apalagi mendistorsi keyakinan-keyakinan mulia ter- sebut. Dalam hubungan
ini, suatu percakapan yang sungguh-sungguh dia- logis bisa merupakan langkah untuk
memperoleh mutual enrichment bagi setiap penghayatan iman yang berbeda. Kita dibawa
kepada suatu khasanah pengalaman keimanan yang benar-benar kaya dan yang terpelihara
dalam suatu tradisi yang panjang dan majemuk. Kedua, suatu percakapan yang dialogis
juga merupakan kesempatan menggalang kerjasama antar agama untuk memecahkan
masalah-masalah kemanusiaan yang nyata di masya- rakat. Keprihatinan agama-agama ini
akan merupakan suatu kekuatan baru bagi kemanusiaan untuk menanggulangi eskalase
persoalan yang formatnya memang bersifat lintas agama. Kemampuan agama-agama secara
individual untuk menghadapi persoalan kemanusiaan di zaman modern ini tidak me- madai
lagi. Karenanya, diperlukan suatu bentuk baru lagi dari persekutuan antar agama untuk
menghadapinya.

Demikian dialog menjadi suatu harapan bagi kemanusiaan, yang bisa dita- warkan oleh
agama-agama. Di satu sisi ia bisa ditawarkan sebagai sebuah model bagi suatu cara utnuk
menghalang potensi umat manusia yang sema- kin hari semakin terfragmentasi. Dan di pihak
lain juga sebagai sebuah mo- del yang bisa mengilhami seluruh kelompok masyarakat untuk
saling terbu- ka dan saling menyumbangkan potensinya masing-masing demi memba- ngun
kehidupan manusia yang lebih aman, sejahtera dan sentosa. Dialog adalah sebuah model yang
lebih manusiawi bagi hubungan antarkelompok di masyarakat.

Memang, dalam sejarah telah lama berkembang doktrin mengenai eksklu- sivitas
agama sendiri: Bahwa agama sayalah yang paling benar, agama lain sesat dan menyesatkan.
Pandangan semacam ini masih sangat kental, bah- kan sampai sekarang, seperti termuat
dalam buku-buku polemis, bahkan juga buku-buku ilmiah. Rumusan dari Ajith Fernando,
teolog kontemporer misalnya, masih menarik untuk diungkapkan di sini. Katanya “Other
reli- gions are false paths, that mislead their followers” (Agama lain adalah jalan sesat, dan
menyesatkan pengikutnya). Ungkapan Ajith Fernando ini me- mang sangat keras dan
langsung tergambar segi eklusivitasnya. Dan yang menjadikan kita kaget adalah Kitab
Suci ternyata dianggapnya membe- narkan hal tersebut. Pandangan eksklusif seperti itu
memang bisa dilegiti- masikan-atau tepatnya dicarikan legitimasinya--lewat Kitab Suci.
Tetapi itu bukan satu-satunya kemungkinan. Sebagai contoh, dalam tradisi Katolik, sejak
Konsili Vatikan 11 (1965), sudah jelaslah bahwa pandangan menjadi sangat terbuka ke
arah adanya kebenaran dan keselamatan dalam agama- agama non-Kristiani.

Karl Rahner, teolog besar yang menafsirkan Konsili Vatikan Il, merumuskan teologi
inklusifnya yang begitu terbuka, kira-kira dengan mengatakan. “Other religions are
implicit forms of our own religion” (Agama lain adalah bentuk-bentuk implisit dari agama
kita). Untuk itu rekonstruksi ulang ter- hadap teologi keberagamaan oleh para pemeluk
agama-agama dari sifatnya yang apologetik dan cenderung berbentuk justifikasi menjadi

8


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

teologi kritis, menurut penulis menjadi sebuah keharusan dan keniscayaan. Syaratnya,
mereka dapat menelanjangi keberagamaan mereka secara obyektif berda- sarkan dimensi
internal ajaran agama dan kehidupan mereka, serta dimensi eksternal kehidupan global. Di
samping itu, juga diperlukan suatu perspektif baru dalam melihat “Apa yang dipikirkan
oleh suatu agama, mengenai agama lain dibandingkan dengan agama sendiri.” Perspektif ini
akan menen- tukan apakah seorang beragama itu menganut suatu paham keberagamaan yang
eksklusif, inklusif20 atau pluralis.21 Apakah ia seorang yang terbuka atau otoriter?

Pendekatan subjektif-dialogis dalam melakukan dialog agama tentu menjadi sebuah hal
yang perlu dilestarikan. Pendekatan tersebut lebih menekankan kehadiran subjektivitas
keimanan dalam mempersepsi realitas. Namun subjektivitas keimanan yang bersifat dialogis
mengakui pengalaman (human experience) dan kehadiran entitas lain (the other) sebagai
bentuk panggilan keimanan (the call of faith) dalam proses transendensi nilai-nilai kema-
nusiaan yang bersifat universal. Keimanan, pengalaman dan kemajemukan merupakan
lingkaran keberagamaan yang akan terus mengafirmasi spirit agama itu sendiri.

Berbeda misalnya, dengan pendekatan subjektif-dialogis, subjektivitas yang monologis
tidak memberi ruang dialog antara keimanan itu sendiri dengan “tuntutan” realitas sosial, yang
dalam bahasa Paul Knitter disebut human suffering, atau social misery dalam kamus Leonardo
dan Clodovis Boff - dua garda depan Teologi Pembebasan di Amerika Latin. Kesadaran
keberaga- maan yang berbasis subjektif-monologis ini cenderung mengabaikan aspek dinamika
pengalaman lokalitas dan keunikan keberagaman. Pendefinisian substansi dan misi agama
dalam cara pandang ini hanya akan berpusar pada kepentingan dakwah atau missionaris, yaitu
bagaimana kita (we/us) meng- islamkan/menginjilkan mereka (them), dan lain-lain.

Menurut penulis, problem dialog agama sebenarnya lebih terletak pada “la- pisan
menengah”, daripada elite atau masyarakat lapisan bawah. Lapisan menengah yang dimaksud
adalah lapisan agamawan yang senantiasa mengomunikasikan pesan-pesan keagamaan secara
langsung kepada masya- rakat, seperti khatib dan da’i dalam lingkungan Islam. Kelompok
inilah sebenarnya yang menentukan karakter keagamaan masyarakat. Kabar kebencian agama
biasanya dimunculkan oleh lapisan ini. Sedangkan lapisan elite biasanya sudah lebih cair
hubungan-hubungan di antara mereka.

Hans Kung (1983), seorang teolog Katolik yang dipecat secara yuridis setelah missio
canonica (hak resmi dari Vatikan) untuk mengajar doktrin Gereja Katolik dicabut karena
apa yang diajarkan dinilai tidak sesuai lagi dengan semangat ajaran Katolik, dialog
agama akan mempunyai makna jika di dalamnya terkandung tiga aspek menganggap bahwa
hanya agama yang dipeluknya yang benar. Pemeluk suatu agama harus menganut teologi
pluralis: la harus meyakini bahwa agama lain juga benar, yang berbeda hanya cara saja. Tapi,
tujuannya adalah sama.

Pertama, hanya jika kita memahami kepercayaan, nilai-nilai, ritus, dan sim- bol-simbol
orang lain atau sesama Kita, maka Kita dapat memahami orang lain secara sungguh-sungguh.
Kedua, hanya jika kita memahami keper- cayaan orang lain, Kita dapat memahami iman Kkita
sendiri secara sungguh- sungguh: kekuatan dan kelemahan, segi-segi yang konstan dan yang
ber- ubah. Ketiga, hanya jika kita berusaha memahami kepercayaan orang lain, maka Kita dapat
menemukan dasar yang sama -meskipun ada perbeda- annya-untuk menjadi landasan untuk
hidup bersama di dunia ini secara damai.

Dengan memperhatikan proposisi Hans Kung tersebut, dialog tidak hanya berhenti pada
ko-eksistensi, tapi juga pro-eksistensi; tidak hanya membiar- kan orang lain ada, atau yang
terkenal dengan istilah toleransi, tetapi juga ikut mengadakannya secara aktif serta

9


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

menumbuhkan sikap empati dan simpatik kepada orang lain. Dialog ini memang memerlukan
sikap terbuka daripada defensif, semangat mau belajar satu atas yang lain daripada merasa
dirinya sudah cukup (self sufficient), perasaan rendah hati daripada perasaan merasa dirinya
selalu benar, dan seterusnya.

Dengan dialog antar agama, umat beragama diharapkan dapat bersikap le- bih toleran
terhadap umat yang lain. Agama harus menjadi wacana spiritual yang menghadirkan rasa
damai dan aman, bukannya perang dan pertikaian. Dan harus diingat, setiap manusia memiliki
tanggung jawab untuk mengu- tuk diskriminasi dan intoleransi atas nama agama dan
kepercayaan, seka- ligus meneguhkan fungsi agama dan kepercayaan sebagai pendukung
kemu- liaan manusia dan perdamaian.

Dalam buku Figh Lintas Agama yang ditulis oleh Nurcholish Madjid, dkk., salah satu
cara yang disodorkan dalam buku ini menuju tercapainya kerja- sama lintas agama adalah
perwujudan dialog. Belajar dari ketegangan-kete- gangan Islam-Kristen masa lalu, dialog
merupakan hal yang niscaya. Di sini disodorkan empat bentuk dialog: dialog kehidupan, dialog
kerja sosial, dia- log teologis, dan dialog spiritual.

Dialog kehidupan merupakan pola hidup bersama yang saling menghargai di
kemasyarakatan. Yaitu melakukan kerjasama dalam berbagai bidang kegiat- an sosial tanpa
memandang identitas agama masing-masing. Dari sini akan lahir dialog kerja sosial. Yaitu,
menggali kesadaran keagamaan untuk meme- cahkan masalah-masalah sosial yang muncul
secara bersama-sama. Di sini masing-masing pihak duduk bersama tanpa melihat identitas
keagamaan, tapi lebih fokus pada pencarian solusi bersama atas masalah yang muncul di
tengah-tengah masyarakat.

Kesimpulan

Dalam dialog teologis, seorang pendialog tidak dibenarkan mengintervensi kebenaran
teologis yang diyakini umat agama lain, baik yang merupakan sistem keimanan maupun
yang menjelma dalam berbagai ritus ibadahnya.23 Di sini kita tidak boleh membandingkan
wawasan ideal kita dengan realitas praktis orang lain. Tapi Kkita hendaknya saling
membandingkan kenyataan riil yang ada dan mendialogkan prinsip ideal masing-masing.
Lebih jauh lagi buku ini menganjurkan terjadinya dialog spiritual, dialog di wilayah esoteris
(sisi dalam) agamaagama. Dialog spiritual ini melampaui sekat-sekat dan batas-batas
formalisme agama.

Karenanya untuk mendukung upaya dialog yang dialogis, maka diperlukan teologi yang
berwawasan inklusif dan pluralis untuk mendukung upaya dia- log antar-agama. Dari kalangan
Kristen nama-nama Karl Rahner, Raimundo Panikkar, George Khodr, dan Hans Kung, yang
dikenal sebagai wakil kelom- pok inklusivis. Sementara Wilfred Cantwell Smith, Paul
Knitter, dan John Hick disebut sebagai wakil kalangan pluralis. Dalam Islam teologi
inklusif dikembangkan oleh individu-individu seperti Muhammad Abduh, Rasyid Ridha
(alManr), al-Thabattabai (Al-Mizan), dan Muhamad Jawad Mugh- niyah (Al-Mubin).
Mereka ini mendasarkan pandangan-pandangan inklusif- nya pada ayat-ayat seperti Al-Qur’an
Surat al-Bagarah / 2 : 62 dan Al-Qur’an Surat al-Ma’idah / 5 : 69, yakni ayat-ayat yang
menjanjikan keselamatan kepada penganut agama Kristen, Yahudi, dan Shabiin, yang percaya
kepada keesaan Tuhan, pengadilan Hari Akhir, dan berbuat kebaikan (amal saleh)

Sementara itu Frithjof Schuon, Seyyed Hossein Nasr, dan Fazlur Rahman mewakili
pandangan pluralis dalam Islam. Sebagai contoh, Fazlur Rahman, pemikir asal Pakistan yang
menjadi Guru Besar Studi Agama-agama di Chicago University, AS, berpegang pada

10


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 1 (1) Januari 2014, 1-11
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Moh. Shofan, Dialog Agama dan Tantangan Teologi Global

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

semangat Al-Qur’an (5:48) yang menegaskan tentang segi-segi  positif  perbedaan
agama. Bagi Rahman, statemen Al-Qur’an (2:148, 5: 48) sangat jelas agar setiap
pemeluk agama saling berlomba dalam berbuat kebaikan, bukan saling bermusuhan. Dan,
kelak di akhirat Tuhan akan menjelaskan perihal perbedaan-perbedaan itu.

Oleh karena itu, rantai dendam dan lingkaran kekerasan (spiral of violence) tak akan
pernah bisa diputus total jika nilai-nilai universal yang terkandung dalam agama-agama dan
dijadikan dasar bagi etika global tak tertubuhkan di aras praktis.24 Peran agamawan dan
para pemuka masyarakat dalam memasyarakatkan nilai-nilai universal itu sangat besar. Itulah
mengapa kaum agamawan dituntut untuk tak meniupkan prasangka-prasangka buruk kepada
umatnya atas umat lain (the others) dengan pernyataan-pernyataan “resmi” yang tidak
mendidik dan bisa membakar sentimen keagamaan. Tak ada persoalan di dunia ini yang tak
bisa diselesaikan. Jalan damai (ber- musyawah, dialog, dan membangun saling pengertian) dan
bukan konfron- tasi, perang, atau penggunaan kekerasan—tetaplah yang terbaik. Dari sini kita
berharap semoga masa depan umat manusia bisa lebih menjanjikan bagi datangnya era-baru
yang sejahtera, damai, dan tanpa prasangka, de- ngan berpijak pada nilai-nilai moral dan
spiritual yang mengikat dalam etika global. Wallahu a’lam bi al-Shawab

Bibliografi

Boy, ZTF Pradana, Islam Dialektis Membendung Dogmatisme Menuju Libe- ralisme (Malang:
UMM Press, 2005).

Dr. St. Sunardi, “Dialog Cara Baru Beragama Sumbangan Hans Kung bagi Dialog Antar
Agama,” dalam Dialog: Kritik dan Identitas Agama (Yogyakarta: Interfidei, 2004).

Gaus A.F, Ahmad (ed.), Passing Over Melintasi Batas Agama (Jakarta: Gra- media &
Paramadina, 1998).

Hidayat, Komaruddin dan Nafis, Wahyuni, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial,
(Jakarta: Paramadina, 1995).
Kepel, Gilles, The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and Judaism
in the Modern World (Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1993
Madjid, Nurcholish, dkk., Figh Lintas Agama, Membangun Masyarakat Inklusif-Pluralis,
(Jakarta: Paramadina, 2005).

Panikkar, Raimundo, Dialog Intra Religius (terj.) (Yogyakarta: Kanisius, 1994).

Rahman, Munawar, Budhy Munawar, dkk., Dari Keseragaman Menuju Ke- beragamaan
Wacana Multikultural Dalam Media (Jakarta: Lembaga Studi Pers & Pembangunan,
1999).

11


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

