
 

33 

Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
 

Arsyad   
murod@gmail.com 

 

Abstract: MullȃSadrȃproves that all nature and all objects that assimilate space and time are 

always in constant fluctuations. The Motion on objects is not limited to accidents and external 

conditions, but the substance. If the substance of these objects did not change, their 

conditions, characteristics, and accidents would not change. More than that, Mullȃ Sadr 

states that all substances and things keep changing so that all things are not related to 

change, existence and transition itself. According to Mullȃ Sadrȃ, motion is a change in an 

object of potentiality towards actuality. An important point in the discussion about motion is 

that potentiality and actuality are things that are simultaneously from existence to existence. 

Here, one can conclude the reality and existence of motion and also consider it a 

philosophical problem. Therefore, it will be the responsibility of the philosophers to examine 

it. 

Kata Kunci: Mullȃ Sadrȃ; filsafat Islam; gerak 

 

Pendahuluan 

Salah satu pembagian wujud adalah yang bersifat tetap dan berubah. Wujȗd tetap 

meliputi Wajibȗl Wujȗd dan wujȗd non-material sempurna, sedangkan wujȗd yang berubah 

meliputi seluruh keberadaan material dan jiwa yang masih memiliki ikatan dengan materi. 

Berubah dalam bahasa Arab disebut ‘taghayyur’ diambil dari kata ‘ghair’ yang 

bermakna menjadi yang lain atau berubah, artinya bahwa untuk mengabstraksi pemahaman di 

atas membutuhkan dua kondisi atau dua bagua dari satu entitas dimana satu bagiannya hilang 

dan bagian lainnya dating menggantikan bagian yang hilang tersebut. Bahkan, bisa disebut 

bagian yang hilang tersebut sebagai perubahan dari sisi bahwa sebuah eksistensi berubah 

menjadi ketiadaan walaupun pada hakikatnya ketiadaan itu tidak memiliki realitas yang 

hakiki. hudȗts (sesuatu yang sebelumnya tiada menjadi ada) bisa disebut sebagai perubahan 

dari sisi bahwa entitas yang sebelumnyatiada menjadi ada. ‘tetap’ adalah konsepsi yang 

biasanya diperhadapkan dengan ‘berubah’. Baik konsep tetap maupun berubah keduanya 

adalah konsep yang badìhì dan tidak membutuhkan definisi.(Gharawiyan, 2012: 197-198). 

Peubahan bisa kita bagi  menjadi  dua:  pertama  adalah  perubahan  secara spontan,  

seperti  saat  buah jatuh dari pohonnya; kedua adalah perubahan secara berlahan-lahan seperti 

panasnya air. Bagian pertama disebut dengan kaun (terjadi) dan fasad (hancur), sedangkan 

yang kedua disebut dengan gerak. Gerak biasanya dilawankan dengan diam. Dalam hal  ini  

bermakna bahwa  secara  potensi  memiliki kemungkinan untuk bergerak, tetapi pada saat ini 

secara actual dalam kondisi diam. 

Oleh karena itu, kata diam disini tidak bisa dinisbatkan pada semua eksistensi 

dikarenakan ada sesuatu yang sama sekali tidak memiliki sifat gerak seperti Tuhan. 

(Gharawiyan, 2012: 197- 198). Konsep gerak Mullā Ṣadrā sendiri merupakan kritik sekaligus 

solusi atas teori-teori gerak dari para pendahulunya. 

Secara umum, gerak dipahami sebagai perubahan atau peralihan posisi. Para filsuf 

berbeda pendapat tentang definisi gerak. Ibn Rushd, misalkan, mendefinisikan gerak sebagai 

“proses perpindahan dari satu titik menuju titik berikutnya dengan menghilangkan titik 

mailto:murod@gmail.com


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

34 

pertama dan membentuk titik kedua, demikian seterusnya” (Al-Walid, 2012: 49) Menurut Ibn 

Sīnā, pemahaman gerak sebagai peralihan yang kontinu dari satu titik ke titik yang  lain,  atau  

dari  satu kondisi awal menuju kondisi akhir ini, adalah subjektif. Ketika mengamati sebuah 

benda yang bergerak, subjek dalam pikirannya membayangkan  sebuah  titik  yang  menjadi  

posisi  awal benda tersebut,  kemudian  titik-titik  berikutnya  yang  dilewati  benda  tersebut 

hingga pada titik terakhir benda tersebut berhenti. Gerak adalah momen keseluruhan  pada  

benda tersebut dari keberadaannya di titik awal hingga berhenti di titik akhir ( Ṣadrā, 2002: 

31). Bagi Ibn Sīnā, momen ini bersifat khayyāli “fiktif” di dalam pikiran, dan merupakan 

prosedur akal dalam memahami gerak dari semua realitas. Yang sebenarnya terjadi di dunia 

nyata  adalah, posisi in-between “tengah-tengah” dari benda tersebut di antara suatu 

permulaan dan  suatu  akhir. Posisi ini berlangsung  terus- menerus, karena pada kenyataannya 

segala sesuatu  itu  dalam kondisi yang terus bergerak.(Sadrâ, 2004) 

Sebelum Mullā Ṣadrā, para filsuf Muslim seluruhnya sepakat dengan doktrin gerak 

Aristoteles bahwa gerak hanya terjadi pada aksiden, sementara substansi bersifat tetap atau 

stabil. Sebagaimana diketahui, bahwa esensi setiap realitas jasmani tersusun atas dua unsur 

yaitu substansi  (al-jauhar) dan  aksiden  (al-'arḍ)  (Taba’taba’i,  1382H).  Gerak  hanya   

terjadi   pada keempat kategorisasi aksiden yaitu kuantitas, kualitas, posisi dan tempat 

(Taba’taba’i, 1382H: 204). Hubungan eksistensial antara aksiden dan substansi berpola  

ketergantungan,  yaitu aksiden wujȗdnya bergantung kepada wujȗd substansi. Dalam hal ini, 

substansi menjadi basis eksistensial bagi aksiden. Sebagai basis, ia harus merupakan sesuatu 

yang solid dan tetap karena posisinya yang menjadi pijakan bagi sesuatu yang lain. Kalau 

tidak demikian maka pola hubungan tersebut tidak mungkin terjadi. Oleh karena itu, bagi 

kalangan peripatetik gerak hanya mungkin terjadi pada level aksiden, yang menurut Ibn Sīnā 

mencakup sembilan kategori itu. Sebagai contoh, sebuah biji mangga yang ditanam di kebun, 

tujuh tahun kemudian berubah menjadi pohon yang besar. Perubahan yang dialami oleh biji itu 

adalah pada ukuran tubuhnya (kuantitas), kekokohan dan kepadatan batang-batangnya 

(kualitas), umurnya (waktu), ruang yang dibutuhkan bagi tubuhnya yang semakin besar 

(posisi), persentuhannya dengan pohon- pohon lain di sekitarnya (relasi), dan lain sebagainya. 

Secara substansial, pohon mangga yang besar tersebut adalah pohon yang sama dengan pohon 

mangga yang tujuh tahun lalu berukuran kecil yang ditanam di kebun tersebut. Perubahan 

yang terjadi hanya pada atribut-atribut yang disandangnya bukan pada kedirian atau 

kepribadian pohon tersebut. 

Defenisi sederhana gerak adalah ‘perubahan gradual’. Defnisi yang lain mengenai gerak 

yaitu ‘keluarnya objek dari potensialitas menuju aktualitas’. Defenisi pertama di atas, padat 

dan tentunya lebih jelas. Dari sisi ini defenisi pertama lebih di prioritaskan. Sedangkan 

kelompok lainnya seperti filosof Yunani Parmenides dan Xenophones mengikari gerak 

sebagai perubahan secara gradual. Bagi mereka yang mengingkari gerak sebagai perubahan 

yang terjadi secara berlahan-lahan menganggap bahwa gerak  adalah  rangkaian  dari  

prubahan-perubahan spontalitas  yang  terjadi  secara  silih berganti. Seperti gerak bola yang 

brepindah dari titik satu ke titik yang lain, karena itu gerak hanya  kumpulan  dari  titik  secara  

berurutan.  Maksud mereka bahwa gerak adalah serangkain dari diam-diam yang berurutan, 

bukan sebuah perkara yang bersifat perlahan-lahan secarfa berurutan. Akan tetapi pada 

hakikatnya keberadaan gerak sebagai sebuah perkara yang bersifat satu kesatuan secara 

perlahan-lahan tidak mungkin di ingkari. Contoh  perubahan  secara  perlahan-lahan  tersebut  

dengan  mudah  kita dapatkan  dalam jiwa kita. Misalnya adanya rasa takut yang terjadi  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

35 

secara gradual  dalam  diri  kita  dan  hal ini di dapatkan melalui ilmu hudhȗrì. (Gharawiyan, 

2012: 204) 

Gerak, yang dikontraskan dengan keheningan dalam bahasa Persia, didefenisikan 

sebagai perubahan gradual sebuah objek dari potensialitas menjadi aktualitas. Dengan kata 

lain, gerak adalah sebuah persoalan aktual dan eksistensial yang merupakan bagian dari alam, 

wujȗd-wujȗd yang eksisten dan bergantung. Seluruh eksisten memiliki dua model atau aspek 

yang berbeda: aspek potensial dan aspek actual. 

Dalam eksisten-eksisten itu yang potensial dari satu aspek dan actual dari aspek lainya 

(eksisten- eksisten rangkapan), potensialitas bermakna sebuah perubahan dalam kondisi yang 

sudah ada. Perubahan ini ntah bersifat gradual ataukah tiba-tiba. Suatau perubahan yang 

terjadi dalam  bentuk gradual dinamakan gerak. Dengan kata lain, eksisten tidak pernah 

potensial dari seluruh aspek Karena wujud (being) berlawaann dengan wujȗd absolute (being 

absolute) dalam eksistensinya. Karenanya, objek-objek yang ada baik bersifat aktual dari 

seluruh aspek ataukah bersifat aktual dalam sebagian aspek dan potensial dalam aspek-aspek 

lainnya. (Sadrâ, 2010: 71) Dalam kasus pertama, mereka sudah pasti memiliki segala 

kesempurnaan eksistensial dan tidak ada kondisi sesaat atau permanen pada mereka, seperti 

Wujȗd Absolut dan, pada tingkatan yang lebih rendah, para intelek dan jiwa-jiwa yang 

terpisah. Dalam kasus kedua, perubahan eksisten- eksisten dri potensialitas menuju aktualitas 

entah bersifat tiba-tiba, yang dimaknai sebagai kemunculan dan kehancuran, misalnya 

transformasi elemental, sebagaimana dalam kasus perubahan air menjadi udara, ataukah 

bersifatb gradual, yang dimaknai gerak. 

Menurut Mullȃ Sadrȃ, gerak adalah perubahan suatu objek potensialitas menuju 

aktualitas. Butir penting dalam pembahasan tentang gerak adalah bahwa potensialitas dan 

aktualitas merupakan hal- hal yang bersamaan dari eksisten menuju eksisten. Di sini, 

seseorang dapat menyimpulakan realitas dan eksistensi gerak dan juga menganggapnya 

sebagai persoalan filosofis. Karenanya, itu akan menjadi tanggung jawab dari para filosof 

untuk mengeksaminasi itu tersebut. 

Dalam pembahasannya tentang gerak, Sadra menunjukkan pelbagai jenis gerak, ia 

menyatakan, “gerak itu  ada  dua  jenis:  jenis  pertama  adalah  gerak dalam  pengertian  qath’.  

Di  sini, gerak merupakan proses tunggal, berkelanjutan, dan tersatukan dari awal hingga 

akhir.proses berkelanjutan ini terpatri dalam imajinasi dan ini disebabkan oleh gerak dalam 

pengertian tawassuthiyyah. Jenis gerak lain adalah proses berubah-ubah yang  secara bertahap  

menjadi eksis di luar.  Ini  termasuk  gerak  dalam  pengertian tawassuthiyyah dan agen 

penggerak  dalam dalam pengertian qath’.” (Sadrâ, 2010: 71-72) 

Dalam pandangan Mullȃ Sadrȃ, proses esensial berggantung pada pembaruan 

eksistensial dari alam tran-substansial; karenanya, alam trans- substansial merupakan sebuah 

entitas esensial dan kelanjutan yang bergantung pada pembaruan, yang mmengaruhi bentuk 

raga (body). Raga adalah subjek dari gerak disebabkan potensi-potensinya sendiri dan adalah 

esensi kontinuitas dari gerak dalam pengertian qath’. Ukuran dari kontonuitas ini adalah 

waktu. Dengan demikian Mullȃ Sadrȃ percaya bahwa 

Waktu merupakan ukuran dari gerak dalam pengertian qath’. Namun, proses 

berkelanjutan dan permanen,  yang  merupakan  asaldari  gerak  dalam pengertian qath’ dan 

selalu menengahi   dari antara batas-batasnya, adalah dalam pengertian tawassuth. (Sadrâ, 

2010: 72) 

Sebelum Mullȃ Sadrȃ, para filosof percaya gerak  adalah  mungkin  dalam empat  

katagori,  yaitu kualitas, kuantitas, situasi dan tempat. Namun ia menambahkan gerak pada 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

36 

kategori substansi, juga. Menurut Sadrȃ, sumber dari suatu jenis gerak, apakah wajib (qasri), 

alamiah, ataukah sukarela, adalah alam (nature) dan, sesungguhnya, merupakan esensi dari 

objek bergerak yang mengaruhi seluruh jenis gerak; karenannya, gerak itu sendiri bergantung 

pada alam. Menurut Mullȃ Sadrȃ , dalam gerak-gerak wajib, kekuatan (qasr) merupakan 

sebuah penyiap (mu’iddah), dan aksidentasl juga. Itulah mengapa bahkan setelah 

penghancuran kekuatan, gerak tetap berapa dalam kategori. Selurh  kekuatan  berasal  dari  

alam.  Gerak-  gerak sukarela. Seperti gerak jiwa, juga terjadi bergantung pada alam, karena 

sumber terdekat dari gerak adalah jiwa setelah pengetahuan, hasrat, cinta, imajinasi dan 

kehendak yang merupakan kemampuan alamiah dala otot-otot yang ditundukkan pada 

kehendak. Asal dari gerak-ferak sesaat, yang mengerakkan sesuatu dari satu tempat ke  tempat  

yang  lain, merupakan suatu kemampuan yang bergantung pada ragadan merupakan 

hakikatnya itusendiri. Karena  itu,  sumber  terdekat  dari  gerak  suatu  objek  adalah 

kemampuan  tras-substansial yang bergantung pada raga dan merupakan hakikat itu sendiri. 

(Sadrâ, 2010: 72) 

Kini, jelaslah bahwa sebab gerak dan sumber terdekatnya harus merupakan materi yang 

berubah- ubah yang entitasnya dapat diperbaharui, karena adalah mustahil bagi entitas-entitas 

yang dapat diperbaharui untuk bergantung pada sesuatu yang pada dasarnya tidak berubah-

ubah. Akibatnya, seluruh gerak kembali kepada alam dan sumber dari gerak-gerak adalah 

enesi yang tidak dapat diperbahaui yang berda dlaam kondisi menjadi dan pembaharuan, 

pembaharuan merupakan karakteristik esensial dari alam dan, secara umum, segala objek yang 

dapat diperbaarui dan bergerak, gerak-gerak dalam pelbagai kategori, dan beragam jenis-jenis 

gerak, apakah wajib, sukarela, dan sebagainya, akan membawa kepada alam. 

Karena subjek dari gerak-gerak ini merupakan gabungan dari materi-materi potensial 

dan actual, maka aktualitas materi-materi selalu berkelanjutan dan konsisten, mengingat 

materi-materi tersebut tidak pernah kehingan aktualitas. Dengan kata lain, melalui perubahan 

dan trasformasi, identitas dari objek bergerak akan tetap konstan dan tidak pernah kehilangan 

aktualitasnya. Sesungguhnya, di saat apa pun, terdapat suatu bentuk bagi materi yang tidak 

dapat dipisahkan darinya. Maksudnya, materi tidak pernah terpisah dari bentuk dan 

selalumenyimpan aspek permanen dan kontinuitasnya. Alam pada dasarnya dapat diperbaharui 

dan tidak membutuhkan serang pembuat pembaharuan, tetapi memerlukan seorang pembuat 

eksistensi. Karenanya, alam pada dasarnya dpat diperbaharui dan berubah-ubah, dan 

merupakansumber dari seluruh gerak dan trnsformasi. Selalin itu, disebabkan aspek 

kontinuitasnya, alam bergantung pada pembuat dan perantara dalam efusi (Faydh). 

Jadi  menurut  Mullȃ   Sadrȃ,   pertama-tama,   gerak   bermakna   adanya perubahan 

pada  objek, dan kedua, gerak itu sendiri tidak memiliki eksistensi gradasi. Melalinkan 

eksistensi gradualdari sesuatu yang bergerak. Ia menyebabkan gerakkan dari sesuatu lain dan 

bukangerakan dari esensinya. Ketiga, subjek dari gerak adalah raga dan materi berkenaan 

dengan satu bentuk tempat gerakitu terjadi dalam atribut-atribut dari bentuk-bentuk trans- 

substansial. (Sadrâ, 2010: 73) 

Dalam  konsep  gerak  mengandaikan   enam   aspek   yaitu   penggerak (muharrik),  

yang  digerakkan (mutaharrik), titik awal (mabda’), titik akhir (muntaha atau ghayah), aspek 

yang bergerak (ma fi hi al-harakah), waktu (zaman). Di dalam konsep Mullȃ Sadrȃ, muharrik 

atau wujȗd. Mabda’ adalah wujȗd bil kuwah (wujȗd potensi).  Muntaha  adalah  wujȗd  

aktual, muntaharri  adalah  wujȗd  juga  dalam  tasykik  yang   lebih   rendah dari muharrik 

atau  modus  dari  muharrik  (ketika  wahdah  syakhsyyiah  lil wujȗd),  zaman  adalah  abstaksi 

mental terhadap wujȗd  yang  bergerak, sedangkan  mȃ fi  hi  al-harakah (aspek  yang 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

37 

bergerak)  yang dalam hal  ini adalah substansi dan empat aksiden yang mengikutinya 

merupakan modus eksistensi. (Mulyani, 2014: 56) 

Berangkat dari prinsip kesejatian wujȗd, Mullȃ Sadrȃ membuktikan bahwa segenap alam 

dan semua benda yang mendekami ruang dan waktu senantiasa  dalam  fluktuasi  yang  

konstan.  Dan bahwa gerak suatu benda tidak terbatas pada aksiden-aksiden dan  keadaan-

keadaan luarnya, tetapi meliputi substansinya. Andaikan substansi benda-benda itu tidak 

berubah, keadaan-keadaan, sifat-sifat, dan  aksiden-aksidennya  pun  tidak  akan mungkin  

berubah.  Lebih dari itu, Mullȃ Sadrȃ menyatakan bahwa semua substansi  dan  benda  terus  

berubah- ubah sedemikian rupa sehingga segala sesuatu sebenarnya tidak lain  merupakan  

pergerakan  dan perubahan, kemenjadian dan peralihan itu sendiri. (Muthahhari, 2002: 104) 

Bagi Mullȃ Sadrȃ mustahil adanya sifat tetap dan stabil pada benda. Oleh karena itu 

Mullȃ Sadrȃ Menyatakan bahwa sebagian tingkat wujȗd yang merupakan hakikat manunggal 

dan sejati ada yang bersifat menetap dan ada yang bersifat mengalir dan bahwa tingkatan 

wujȗd yang menetap berada di wilayah fisik. 

 

Prasyarat Gerak 

Para filosof menyakini adanya 6 hal sebagai keniscayaan dalam gerak; awal, akhir, 

waktu, jarak, subjek dan penggerak. 

Awal dan akhir, keniscayaan awal dan akhir ini didapatkan dalam defenisi gerak itu 

sendiri. Misalnya defenisi ‘keluarnya objek secara berlahan-lahan dari potensi menuju aktus’ 

yaitu bahwa pada mulanya terdapat wujȗd potensial dan pada akhirnya terdapat gerak menuju 

aktualitas. Oleh karena itu, potensi dan aktus bisa juga disebut sebagai awal dan akhir. Disini 

harus dipahami bahwa mereka yang menyakini awal dan akhir sebagai keniscayaan gerak 

mengatakan bahwa baik ‘awal’ maupun ‘akhir’ tidak amsuk dalamkandungan gerak, karena 

awal dan akhir diabstraksikan dari ‘titik’ gerak. Penisbatanya sama dengan penisbatan ‘titik’ 

terhadap garis atau ‘saat’ terhadap waktu dan oleh karenanya dianggap sebagai tiada. 

Waktu, tidak satun hal yang bersifat gradual seperti gerak yang tidak beriringan dengan 

waktu. Oleh karena itu, ekstesitas merupakan salah satu inti gerak yang tentunya beriringan 

dengan waktu. 

Jarak, yang dimaksud oleh para filosof tentang jarak gerak adalah sebuah sebuah 

kategori dimana gerak dinisbatkan padanya. Seperti penisbatan gerak posisi (positional 

movement) terhadap kategori ‘posisi’, juga penisbatan greak transisional terhadap kategori 

‘tempat’. Jarak adalah seperti kanal dimana subjek yang bergerak berproses dalam kanal 

tersebut. Contohnya jika warna apel secara gradual bergerak dari warna hijau ke warna kuning 

dan selanjutnya menuju warna merah, jarak dari gerak seperti ini masuk dalam kategori 

kualitas. 

Subjek, yang dimaksud subjek atau (maudhu’) dengan subjek gerak adalah ‘yang 

bergerak’. Misalnya, ketika apel bergerak dalam kategori kualitas, subjek yang bergerak 

adalah substans apel. Tapi harus dipahami bahwa makna subjek dalam predikat yang biasa 

dibahas dalam ilmu logika, begitu juga berbeda dengan makna subjek dalam istilah filsafat 

yang bermakna substansi yang biasanya diperhadapkan dengan aksiden. 

Penggerak, setiap gerak dari sisibahwa gerak tersebut adalah akibat pasti membutuhkan 

penggerak (sebab). (Gharawiyan, 2012: 204-206) 

 

Gerak pada Aksiden dan Gerak pada Substansi 

a. Gerak pada aksiden 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

38 

Gerak pada aksiden terjadi pada empat kategori aksiden yaitu kualitas (al-kaif), kuantitas 

(al- kam), tempat (al-ain) dan posisi (al-wadh’). Keberadaan gerak pada empat kategori ini 

diakui oleh umumnya filosuf namun terjadi perbedaan antara aristoteles dan pengikutnya 

Peripatetik dengan Mullâ Sadrâ dari sisi apakah gerak hanya terjadi pada empat kategori itu 

saja ataukah melibatkan kategori lain. 

Aristoteles dan para pengikutnya menegaskan bahwa gerak hanya terjadi pada empat 

kategori aksiden sedangkan Mullâ Sadrâ melihat gerak yang terjadi pada empat kategori 

aksiden tersebut terjadi karena akibat adanya gerak pada level substansinya. Keduanya 

memiliki argumentasinya masing-masing. 

Gerak pada kategori tempat misalnya gerak revolusi bumi mengelilingi matahari 

sedangkan gerak rotasi bumi pada porosnya merupakan gerak posisi sehingga hal itu 

merupakan gerak pada kategori posisi. Tempat itu merupakan jarak atau interval dimana gerak 

bertempat padanya. Gerak terjadi pada kategori tempat jelas tampak terjadi melalui persepsi 

langsung kita atasnya oleh karenanya tidak lagi memerlukan argumen. 

 

b. Gerak pada Substansi 

Argumen Mullâ Sadrâ yang menyatakan bahwa gerak pada aksiden juga memastikan 

adanya gerak pada substansinya tidak bisa diterima oleh ibn Sînâ. Hal itu dikarenakan adanya 

penjelasan yang berbeda antara Ibn Sînâ dan Mullâ Sadrâ terkait relasi aksiden dengan 

substansinya. Bagi Mullâ Sadrâ relasi antara aksiden dan substansi merupakan satu realitas 

(one thing). Aksiden merupakan kondisi dari kondisi-kondisi substansi (sya’nun min syu’un 

al-jauhar) bukan sesuatu  yang  bersifat  dualitas. Bagi Mullâ Sadrâ relasi antara substansi dan  

aksiden diistilahkan dengan relasi  illuminatif  (idhafah  isyraqiyah).   Penggerak  dengan yang 

digerakkan merupakan bentuk relasi kesatuan sehingga kesempurnaan yang terdapat pada 

yang digerakkan dikandung secara sempurna oleh penggerak dengan kualitas yang lebih 

sempurna. Relasi antara penggerak dengan yang digerakkan adalah relasi illuminatif. 

Berdasarkan bentuk relasi illuminatif, Gerak pada substansi wujûd sesuatu merupakan sumber 

semua gerak dalam kategori  aksidennya  seperti  kuantitas, kualitas, posisi dan tempat. 

Kedirian atau substansi alam materi dan jiwa diperbaharui dan hilang tanpa henti, bermula dan 

berakhir. Sedangkan yang menjadi sebab bagi gerak ini semua adalah hakikat wujûd-nya itu 

sendiri. (Shadrâ, 2004: 152) 

Gerak pada aksiden jelas tidak memerlukan argumen sedangkan gerak pada substansi 

memerlukan argumen. Salah satu keberatan para penolak gerak tran-substansial adalah jika 

gerak diasumsikan melibatkan perubahan pada substansi sesuatu maka implikasinya kita harus 

menerima bahwa ada gerak tanpa penyandang gerak dan itu tidak bisa diterima. Keberatan ini 

diatasi oleh para pendukung gerak tran- substansial dengan menyatakan bahwa seluruh 

mawjûd yang bergerak yaitu alam materi dan jiwa pada dasarnya identik dengan gerak itu 

sendiri. Pertanyaannya, jika mawjûd yang bergerak identik dengan gerak itu sendiri mengapa 

kemudian seolah-olah penyandang gerak eksis seiring dengan pengukuhan akan adanya 

mawjûd yang bergerak Menurut filosuf Peripatetik, setiap batas dari derajat intensitas  dan 

kelemahan  adalah  spesies   lain.   Menurut  Mullâ   Sadrâ,   Pandangan ini benar,  jika 

batas   itu ada  dalam aktualitas bukan batas-batas yang berisifat 

konseptual yang dihipotesakan selama perubahan  dalam intensitas tersebut. 

batas-batas konseptual sebagaimana  diasumsikan  oleh filosuf Peripatetik ini tidak ada dalam 

aktualitas. Sebab sekiranya batas itu ada akan mengimplikasikan kemunculan aktual jumlah 

spesies yang tak terhingga di antara dua batas dari suatu perubahan partikular dan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

39 

ketakterhinggaan tersebut mustahil terjadi. Sedangkan yang ada pada aktualitas adalah 

tegaknya mawjûd individual antara batas-batas hipotetis dalam setiap  perubahan,  baik  

perubahan  pada  substansi maupun  kategori  lainnya (Shadrâ, 2004: 204-205). Pandangan 

Mullâ Sadrâ ini berangkat dari prinsip dasar ontologinya yaitu ashalatal-Wujûd yang 

merupakan pembalikan dari ontologi Peripatetik. Berikut penjelasan pengaruh ontologi ashalat 

al-Wujûd terhadap bagunan konsep gerak tran- substansial. 

Argumen shadra dalam mendukung gerak tran-substansial  didasarkan  pada  gagasan 

ashȃlah wujûd yang memandang bahwa wujûd  itu  ril sedangkan  quiditas  itu  bersifat mental 

(intizâ’i). Berdasarkan prinsip ashȃlah al-Wujûd bahwa Wujûd menjadi sumber realitas 

sedangkan quiditas mengikuti wujûd seperti bayangan mengikuti individu tertentu. Individu 

mawjûd tertentu yang secara kontinyu bergerak melewati batas- batas yang dihipotesakan 

berada pada satu wujûd, meski kedirian mawjûd individual tersebut telah berubah seiring 

dengan perubahan substansinya.  Dan kapan saja wujûd itu satu, kuiditas  juga satu, tidak 

banyak.  Namun  jika  wujûd  berakhir  pada  suatu  batas  dan  berhenti disana maka ia 

dikhususkan atau ditentukan  oleh  kuiditas  yang mengikuti dari batas tersebut (Shadrâ, 2004: 

205). dengan demikian, tegaknya subjek penyandang gerak hanyalah berada pada batas 

hipotesa dalam suatu kesatuan gerak wujûd. subjek penyandang hanya eksis di atara dua batas 

yang dihipotesakan atau diabstaksikan oleh mental sehingga mâhiyahnya tegak namun hakikat 

pada realitas eksternal batas- batas tersebut tiada yang ada hanyalah gerak pada satu  kesatuan  

wujûd yang  kontinyu.  Kesimpulannya,  penerimaan akan prinsip ontologi ashalat al-wujûd 

menyebabkan aliran (flux) gerak menjadi suatu  modus eksistensi. Dan eksistensi adalah 

entitas yang bergerak itu sendiri. Pertanyaannya, pada gerak tran-substansial apa yang menjadi 

subjek yang bergerak (mutaharrik)?. Pertanyaan ini muncul atas dasar prinsip ashalat al-

mâhiyah. Sedangkan berdasarkan ashalat al-Wujûd, eksistensi dari suatu subjek adalah subjek 

itu sendiri dan gerak adalah mode dari eksistensi tersebut. jadi faktor-faktor penyusun gerak 

dijelaskan secara berbeda setelah adanya prinsip ashalat al-Wujûd. Berikut penjelasannya. 

Dalam konsep gerak mengandaikan enam aspek pertama; penggerak (muharrik), yang 

digerakkan (mutaharrik), titik awal (mabda’), titik akhir (muntaha atau ghayah), aspek yang 

bergerak (ma fi hi al- ḥarakah), waktu (zaman). Didalam konsep Mullâ Sadrâ, Muharrik 

adalah wujûd. Mabda adalah wujûd bil kuwwah (wujûd potensi). Muntaha adalah wujûd 

aktual, mutaharri adalah wujûd juga dalam tasykik yang lebih rendah dari muharrik atau 

modus dari muharrik (ketika wahdah syakhsyiyyah lil wujûd), zaman adalah abstaraksi mental 

terhadap wujûd yang bergerak, sedangkan mâ fi hi al-ḥarakah (aspek yang bergerak) yang 

dalam hal ini adalah substansi dan empat aksiden yang mengikutinya merupakan modus 

eksistensi. 

Pendukung gerak tran-substansial meyakini bukan hanya gerak tran- substansial yang 

mungkin namun ia merupakan sesuatu yang niscaya. Pada dasarnya, jika gerak pada substansi 

tidak dipandang sebagai niscaya, maka gerak pada aksiden tidak bisa dibuktikan. Mengapa 

demikian?. Karena aksiden bukanlah sesuatu yang independen dari substansinya melaikan 

modus dari keberadaan substansinya maka segala sesuatu yang menimpa aksiden mesti 

disebabkan oleh substansinya. Dengan demikian konsekuensi dari relasi keatuan eksistensi 

substansi dan aksiden tersebut maka segala perubahan yang terjadi pada aksiden pasti 

disebabkan oleh perubahan yang terjadi pada substansinya. 

Para pendukung gerak tran-substansial berpandangan bahwa gerak tidak lain merupakan 

aliran wujûd. Baik  wujûd  pada  dirinya  sendiri  atau wujûd  pada  selainnya  (aksiden).  Pada 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

40 

wujûd fi nafsihi (substansi) mengalir secara berkelanjutan yaitu gerak pada dirinya sendiri. 

Demikian pula wujûdli ghairihi (aksiden) dialiri oleh wujûd. (Gharawiyan, 2012: 226) 

Berdasarkan teori gerak tran-substansial. Ketika kita berkata bahwa substansi dari suatu  

bunga bergerak ini sama seperti dengan berkata bahwa bunga tersebtu warnanya berubah. 

Adakah warna yang tetap dalam proses perubahan warna bunga tadi dimana  perubahan  

warna diatribusikan  kapadanya?.  Jawabnnya  tidak.  Jadi  tidak  harus mengasumsikan 

adanya subjek yang tetap dalam gerak dimana gerak dipredikasikan padanya. (Gharawiyan, 

2012: 226-227) 

Karena suatu gerakan itu merupakan capaian pada aktualitas baru dan kesempurnaan  

melalui  gerak  maka  setiap  gerak  niscaya   merupakan proses penguatan dan menyebabkan 

semakin sempurnanya sesuatu yang bergerak. Disini perlu dibedakan dua poin, satu, proses 

penyempurnaan dari suatu gerak (motion) dan yang lain adalah peroses penyempurnaan dari 

suatu subjek yang bergerak (the moving agent). Moving agent bisa saja konstan mencapai 

kesempurnaan melalui gerakan tetapi kecepatan dari proses tersebut bisa yaitu kecepatan 

proses penyempurnaannya bertambah atau berkurang atau  tetap.  Konstannya kecepatan dan 

perlambatannya tidak bertentangan dengan proses  penyempurnaan dalam suatu gerakan. 

Contoh proses gerakan sebuah apel menjadi  bertambah manis kecepatan makin manisnya 

menurun tetapi tetap saja pada setiap masa  lebih manis dari masa sebelumnya sekalipun 

perubahannya berlangsung melambat. Konsekuensinya,  mengasumsikan  bahwa  dalam  suatu  

gerak,  gerak  tersebut menyebabkan proses penyempurnaan bagi agent yang bergerak tidak 

bertentangan dengan mengasumsikan berkurangnya kecepatan proses tersebut. (Gharawiyan, 

2012: 227) 

Setiap komposisi hakiki, esensinya berada pada misdaq yang menam- pung makna-

makna. Setiap sebab merupkan kesempurnaan akibatnya (anna kulla ‘illah ‘aliyah fa hiya 

tamamu ma’luliha). Gerak thabi’i menuju ghayah dan ghayahnya yaitu jiwa dan sesuatu yang 

ada diatasnya (wa lil ghayah al-hayah ila an tantahiy ila al-nufus wa ma fawqaha). Segala 

sesuatu yang sampai pada jiwa, setelah mencapai forma jiwa akan bersatu dengan cahaya akal. 

(wa mimma saya’ti fi mabahits al-nufus min ittihadiha bi nur al-‘aqli). Akal menampung 

kesempurnaan segala sesuatu (anna al-’aql huwa al-asyya kulluhaa). 

Kesatuan akal bukanlah kesatuan kuantitas seperti kesatuan persona persepsi inderawi 

(wahdah al-’aql laysa wahdatan ‘adadiyah ka wahdah al-asykhash al-hissiyah). Karena akal 

merupakan perbuatan Allah maka kesatuan akal berada pada mitsal al-wahdah al-haqqah. 

Dengan demikian akal merupakan kesatuan jam’iyyah. Mullâ Sadrâ mengutip pernyataan 

plato yang menyatakan bahwa “mawjûd-mawjûd fisik memiliki forma immateri yang terdapat 

di dalam alam ketuhanan”. 

 

Tetap dan Berubah 

Para filosof menyakini bahwa salah satu pembagian primer atas maujud qua maujud 

adalah pembagiannya menjadi “yang berubah“ dan “yang tak berubah“. Maujud “yang tak 

brubah“ adalah maujud yang tidak melaui berbagai keadaan berbeda dan tidak mengalami 

perubahan. Sebaliknya, maujud “yang berubah“ adalah maujud yang berpindah dari satu 

keadaan ke keadaan lain (Muthahhari, 2002: 94). Berubah dalam bahasa arab disebut 

‘taghayyur‘ di ambil dari kata ‘ghair‘ yangbermakna menjadi yang lain atau berubah. Artinya 

bahwa untuk mengabstraksi pemahaman di atas  di butuhkan  dua  kondisi  atau  dua  bagian  

dari  satu  entitas dimana satu bagiannya hilang dan bagian lainnya datang menggantikan 

bagian yang hilang tersebut. Bahkan, bisa disebut bagian hilang  tersebut  sebagai perubahan  

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

41 

dari  sisi  bahwa  sebuah  eksistensi  berubah  menjadi  ketiadaan walaupun  pada  hakikatnya  

ketiadaan itu tidak memiliki realitas hakiki. Hudȗts (sesuatu yang sebelumnya tiada menjadi 

ada) bisa disebut sebagai perubahan dari sisi bahwa  entitas  yang  sebelumnya  tiada  menjadi  

ada.  ‘tetap‘ adalah konsepsi yang biasanya diperhadapkan dengan ‘berubah‘. Baik konsep 

tetap maupun berubah keduanya adalah konsep yang badìhì dan tidak membutuhkan defenisi. 

(Gharawiyan, 2012: 197-198) 

Semua maujud alami dapat berubah karena kodrat alam itu sendiri adalah potensi  

(quwwah)  dan kesiapan (iati‘dȃd). Selain itu, ia  merupakan  alam petentangan  antara  

berbagai  sebab  dan alat. Namun, sebaliknya, segenap maujud di alam supranatural terlepas 

dari semua jenis perubahan lantaran mereka hampa potensialitas dan kesiapan. Persoalan  

yang  kemudian muncul  perihal  maujud-maujud  alami  itu  adalah   apakah   perubahan- 

perubahannya   bersifat seketika dan sesaat; ataukah bertahap  dan berkembang sering dengan 

perputaran  waktu. (Muthahari, 2002: 94-95). 

Perubahan bisa kita bagi menjadi dua: pertama adalah  perubahan  secara spontan;  

kedua  adalah perubahan secara berlahan-lahan seperti panasnya air. Bagian pertama disebut 

dengan kaun (terjadi) dan fasad (hancur), sedangkan yang kedua disebut  dengan  gerak.  

Gerak biasanya dilawankan dengan diam. Diam dalam hal ini bermakna bahwa secara potensi 

memiliki kemungkinan untuk bergerak, tetapi pada saat ini secara aktual dalam kondisi diam. 

Oleh  karena itu, kata diam disini tidak bisa dinisbahkan pada semua eksistensi dikarenakan 

ada sesuatu yang sama sekali tidak memiliki sifat gerak seperti Tuhan. (Gharawiyan, 2012: 

198) 

Dalam pandangan para filosof pada umumnya ranah alam ini bisa berubah dan daya 

tampungnya terhadap perubahan tersebar di seluruh bagiannya. Akan tetapi, muncul 

pertanyaan apakah perubahan alam fisik itu bersifat seketika atau bertahap, ataukah sebaian 

darinya berubah secara bertahap sementara yang lain seketika? Dan sekiranya memang ada 

dua jenis perubahan, mana yang berubah secara bertahap dan yang mana secara seketika, dan 

apa yang mendasari semua perbedaan itu?. Kemudian, andai kita mengasumsikan ada 

perubahan yang seketika, pengertian kemampuan berubah (changeability) secara seketika itu 

menunjukkan bahwa meski perubahan bisa saja ada, perubahan yang sebenarnya hanya terjadi 

dalam saat-saat tertentu. Ujung-ujungnya, maujud-maujud itu sendiri bersifat stats semasa 

berlangsungnya perubahan dalam saat-saat tertentu. Oleh karena itu, maujud-maujud tersebut 

sekaligus  bersifat  tidak  berubah  dan berubahan.  Tidak  berubahan  dalam  waktu   dan 

berubah dalam saat-saat tertentu, yang bearti pada kebanyakan waktu tidak terjadi perubahan 

pada mereka. Bisa saja dikatakan bahwa maujud-maujud itu relatif berubah dan relatif tidak 

berubah dibanding dengan maujud-maujud yang ada dalam perubahan yang gradual (yaitu 

maujud-maujud yang berada dalam gerakan) dan relatif berubah dibanding dengan maujud- 

maujud nonmaterial yang terbebas dari segala potensialitas dan kemunfkinan kesiapan (al- 

imkȃn al- isti‘dȃdì),  yaitu  maujȗd-maujȗd  yang  telah   seutuhnya   berada   dalam aktualitas 

(in act). (Muthahari, 2002: 95). 

 

Kausalitas 

Diskursus kebergantungan akibat kepada sebab jadi perdebatan khusus bagi sejumlah 

aliran didalam filsafat. Di kalangan para teolog menjelaskan kebergantungan akibat terhadap 

sebab dikarenakan oleh kebaharuan ( huduts). Menurut para teolog, seluruh ciptaan (makhluk) 

diyakini sebagai akibat dari proses penciptaan oleh sang khaliq di dalam proses waktu. 

Artinya. Makhluk mewujȗd sebagai sesuatu yang baharu dalam ruang waktu. Dengan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

42 

demikian, para teolog menyakini seluruh makhluk sebagai akibat bergantung kepada sebab 

(khaliq) dari sisi kebaharuan makhluk yaitu diciptakan di dalam waktu. Sedangkan sebagian 

filosof peripatetik menjelaskan kebergantungan tersbut karena kontingensinya (mumkin). 

Ketika wujȗd masih masih berada dalam posisi mumkin maka wujȗd tersebut senantiasa 

bergantung kepada sebabnya. Setelah wujȗd keluar dari posisi mumkin menuju posisi wajìb 

maka wujȗd akibat tidak lagi bergantung pada sebabnya karena telah terbentuk pada wujud 

akibat tersebut esensi baru yang idenpenden dari sebabnya. Dengan demikian, kebergantungan 

kausal dala filsafat peripatetik terjadi pada mumkin al-wijȗd yaitu ketika masih menempati 

posisi mumkin. Mullȃ Sadrȃ memberikan alternatif baru dalam menjelaskan relasi 

kebergantungan kausal ini dengan menolak dua padangan diatas. 

Dalam pandangan Mullȃ Sadrȃ, akibat (ma’lul) adalah suatu realitas yang bergantung 

secara mutlak dan hakiki kepada sebabnya (‘illat). Keber- gantungan mutlak yang bersifat 

eksistensial itu dinamakan al-imkan al- faqr. Kebergantungan mutlak dan hakiki inilah yang 

melahirkan kebutuhan hakiki suatu akibat kepada sebabnya. Dalam perspektif yang lebih 

mendalam, akibat adalah kebergantungan dan kebutuhan itu sendiri. 

Sadrȃ mengatakan bahwa hubungan akibat dan sebab merupakan hubungan “penyinaran 

(Illuminative)”, dan bahwa penyebabab (causation) itu sendiri tidak lain adalah 

“penyinaran(illumination)”. 

Hal yang secara tradisional diakui dalam filsafat mengenai hubungan sebab dan akibat 

adalah menghadirkan eksistensi dan wujȗd pada akibat seingga seolah-olah pihak pertama 

member pihak kedua suatu hal yang ketiga; secara berurutan yang pertama adalah sebab; yang 

kedua adalah akibat; dan yang ketiga adalah eksistensi atau wujȗd. Gambaran penyebaban ini 

melukiskan pemberi, penerima, dan sesuatu yang diberikan maupun diterima (secara terpisah-

pisah). Tentu saja, gambaran itu meyamakan hubungan antara pemberi dan penerima (wujud) 

dengan hubungan (mutual) antara dua hal pada umumnya. 

Sebagai missal, seorang ayah dan anak dalah dua maujȗd.  Yang  pertama merupakan 

sumber bagi yang kedua, dalam arti bahwa anak berasal dari ayah. Lalu, terjadilah suatu 

hubungan diantara keduanya sebagai hakikat ayah atau anak. Namun, kita tahu bahwa wujȗd 

ayah adalah satu hal yang lain lagi, dan  hubungan  di  antara  keduanya  adalah  hal  yang  lain  

lagi. Hubungan serupa tergambar pada sebab dan akibat, yang  di  acu  sebagai hubungan  

kausal: suatu hubungan antara pemberi dan penerima wujȗd. Hubungan sebab-akibat itu 

sendiri tidak sama dengan wujȗd sebab atau akibat. Hubungan itu semata-mata terjadi antara 

dua hal, seperti keayahan dan keanakan yang merupakan hubungan antara seorang ayah dan 

anak. (Muthahari, 2002: 83). 

Telaah Mullȃ Sadrȃ seputar hakikat maujud dan aktualisasi mengantarkan- nya  pada  

kesimpulan  bahwa  dalam  medan   kausalitas   hakiki   (suatu kausalitas   yang   menjadi  

bidang kajian metafisika), gambaran tentang kemajemukan pemberi, penerima, dan hubungan 

antar keduanya iu adalah kerancuan yang besar. Karena, pada dasarnya, kemajemukan itu 

hanya ada dalam (pencerapan) benak kita, sedangkan dalamknyataannya, kausalitas penerima, 

wujud yang diterima, dan hubungan antara keduanya tidak lain dari satu hal yang sama. 

(Muthahari, 2002: 93). 

Dengan demikian, wujȗd akibat itu sebetulnya identik dengan penciptaan. Demikian 

pula hasil hubungan kausal itu identik dengan tidak penghubungan, hasil limpahan identik 

dengan tindak pelimpahan, dan hasil luminasi identik dengan tindak iluminasi. Singkatnya, 

alih-alih terpisah- pisah, kodrat akibat itu sesungguhnya identik dengan hubungannya dengan 

sebab. Oleh karena itu, hubungan itu bersifat nonkategoris dan berbeda dengan pola hubungan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

43 

dalam wacana kategori-kategori. Hubungan itu berada di tingkat yang jauh lebih tinggi 

daripada hubungan antarkategori. Ia tidak termasuk dalam subsntansi ataupun aksiden, tetapi 

substansial dalam substansi dan aksidental dalam aksiden itulah pola keterhubungan yang 

dinamai dengan “keterhubungan iluminatif”.mengingat entitas aksiden itu identik dengan 

hakikat hubungannya pada sebab dan bukan sesuatu yang begitu saja terhubungkan ke sebab,  

maka  akibat  merupakan salah satu menifestasi dan “nama” sebab. Bedasarkan itu, kita bisa 

mengatakan bahwa kausalitas  Ilahi  sama  dengan  manifestasi  dan  penampakan-Nya.  Pada 

konteks   inilah, konflik utama dan berkepanjangan antara para filosof dan sufi memudar. 

(Muthahari, 2002: 95). 

Mullȃ Sadrȃ megatakan bahwa hakikat akibat ialah keterhubungan dengan sebab itu 

sendiri. Akibat dan efek tak lain adalah entitas yang menyatu padu dengan sebab. Akibat 

bukanlah hasil pencerahan atau iluminasi sebab pada suatu entitas sehingga akibat bergantung 

pada sebabnya melalui iluminasi, melainkan merupakan inti kebrgantungan dan iluminasi itu 

sendiri (karena  yang ada di alam wujȗd hanyalah wujȗd sebab, tak lain dan tak bukan) 

perwujudan adalah hakikat pewujud, sedangkan kebergantungan ialah hakikat objek yang 

bergantung. Al hasil, Mullȃ Sadrȃ berhasil membuktikan bahwa realitas sebab-akibat sama 

dengan tajalli. (Muthahari, 2002: 118). 

Menurut Mullȃ Sadrȃ, tindak pencipta (khalaq) dan ciptaannya (makhlȗq) adlaah sesuatu 

yang identik. Maka dari itu, penciptaan dan ciptaan tidak lebih dari salah satu nuansa Sebab 

dan bukan hal yang terpisah darinya. Perbedaan antara tindak penyebaban dan akibat atau 

penciptaan dan ciptaan semata-mata bersifat mental dan rekaan belaka. 

Di samping itu, kendati terdapat keberagaman hakiki (kasrah) antara sebab dan akibat, 

keberagaman itu sendiri mengacu pada satu sisi (atau suansa) kesatuan antara keduanya. 

Karena, akibat bukanlah sesuatu selain sebabnya. Bahkan, akibat tak lain dari nuansa dan 

berkedudukan sebagai nama dan sifat dari sebabnya. Jelasnya, bagaimana sifat merupakan 

satu segi dari penyandangnya, demikian pula akibat merupakan satu segi dari sebabnya. 

Oleh sebab itu, bila kita mencermati hakikat wujȗd segala sesuatu, mustahil kita bisa 

memisahkan dari Dzat penyandangnya, yakni Allah. Namun, karena kita senantiasa  mencerap  

segenap maujud melalui esensi-esensinya yang  beragam,  kita  melihat  alam  wujȗd  secara   

beragam dan bukan manunggal. Dalam konteks ini, Mullȃ Sadrȃ telah berhasil mendamaikan 

cara  pandang hukamȃ’ dan ‘urafȃ dengan membuktikan bahwa kausalitas tak lain adalah 

tajalli dan tajalli tak terjadi kecuali dalam kerangka hukum kausalitas. (Muthahari, 2002: 118-

119). 

Berdasarkan prinsip kehakikian wujȗd, tafsiran teori kausalitas ini mudah diterima. 

Karena jika segala sesuatu didasari oleh wujȗd bukan kuiditas maka kebutuhan mereka kepada 

sebab juga bersifat eksistensial dan hakiki. 

Maka dari itu, menurut Mullȃ Sadrȃ tolok ukur kebutuhan akibat kepada sebabnya tidak 

terletak pada watak kebergantungan suatu kuiditas. 

Mullȃ Sadrȃ, dalam kitab al-Syawahid al-Rububiyyah, disamping menjabar- kan burhan 

shiddiqin, ia juga menganalisa dan mengeritik tolok ukur yang diletakkan oleh filosof 

sebelumnya berhubungan dengan kebutuhan dan kebergantungan akibat kepada sebabnya. 

Berdasarkan analisanya, tolok ukur kebutuhan akibat kepada sebabnya bukan huduts, 

karena huduts bermakna pernah tiada dan sekarang berada. Dalam pengertian huduts 

terkandung tiga unsur, yakni wujȗd, ketiadaan, dan ketiadaan sesuatu mendahului wujudnya.* 

Makna ketiadaan sebagai unsur kedua adalah tidak memiliki wujȗd, karenanya keluar 

dari lingkaran sebab-akibat (karena sebab-akibat dalam filsafat hanya terkait dengan hal-hal 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

44 

yang berwujud). Walhasil, unsur ini tidak bisa dijadikan sebagai tolok ukur kebutuhan suatu 

akibat kepada sebabnya. 

Dan unsur ketiga, ketiadaan sesuatu mendahului wujudnya, adalah kemestian dari suatu 

eksistensi dan tidak terpisah dari proses penciptaan. Unsur ini tidak lebih dari sebuah persepsi 

yang bersumber dari proses perwujudan sesuatu. Kesimpulannya, unsur inipun bukan tolok 

ukur kebutuhan akibat kepada sebabnya. 

Sedangkan unsur pertama, wujȗd, adalah realitas hakiki dan secara riil hadir di alam. 

Jika wujȗd perlu kepada sebabnya maka kebutuhannya pasti hakiki, riil, dan esensial. Dan jika 

ia tidak butuh kepada sebabnya maka ketidakbutuhannya pun bersifat hakiki. 

Dasar kebergantungan akibat kepada sebab bagi Mullȃ Sadrȃ dikarenakan kefaqiran 

wujȗdnya. Wujȗd akibat pada hakikatnya tidak memiliki wujȗd. Karenanya, akibat senantiasa 

bergantung kepada sebabnya. Dalam kebergantungan tersebut, akibat senantiasa 

membutuhkan limpahan wujȗd secara terus-menerus kepada sebabnya. Mullȃ Sadrȃ member 

karakter akibat dengan istilah imkan faqri yang maksudnya, mumkin al-wujȗd yang 

merupakan akibat, senantiasa faqir akan wujȗd. Dalam relasi kausal ini, akibat tidak memiliki 

esensi zat sama sekali. Yang ada adalah esensi zat 

Huduts dalam makna leksikalnya berarti baru, lawan dari lama (qadim). Dalam makna 

gramatikalnya (istilah), sesuatu dikatakan huduts jika sesuatu itu pada awalnya tiada (tak 

tercipta) dan sekarang menjadi ada, berwujud atau tercipta. Huduts terbagi dua: pertama, 

huduts zati (lawan qadim zati) yaitu sesuatu itu pernah tiada dan prosesnya menjadi ada tidak 

dalam ruang lingkup waktu, seperti proses keberadaan maujud/makhluk di alam non materi. 

Kedua, huduts zamani (lawan qadim zamani) yaitu sesuatu itu pernah tiada dan prosesnya 

menjadi ada terkait dengan waktu, seperti proses keberadaan makhluk di alam materi ini. 

sebab yang memiliki sifat. Sifat yang melekat pada esensi zat sebab itulah yang dikenal 

sebagai akibat. Relasi akibat dengan sebab sepeti relasi sifat dengan zatnya yang mana sifat 

tidak memiliki esensi yang terpisah atau idenpenden dari zatnya (sebab). Dalam hal ini Mullȃ 

Sadrȃ menggunakan ungkapan ‘ain al-rabith bil al-illah’ (esensi akibat bergantng pada 

sebabnya), dengan demikian, akibat tidak mungkin dipisahkan dari sebab karena hakikat dari 

keduanya berada dalam ketunggalan, di dalam kosmologi al- hikmah al-Muta’aliyyah, puncak 

piramida wujȗd merupakan wajib al- wujȗd yang sekaligus bertindak sebagai sebab, 

sedangkan gradasi yang ada di bawahnya merupakan imkan faqri yaitu wujȗd mumkin yang 

sekaligus berposisisebagai akibat. Bentangan piramida wujȗd ini berada di dalam ketunggalan 

gradaasional. 

Tema besar kausalitas di dalam filsafat erat kaitannya dengan pembahasan tentang 

pembagian wujȗd mustaqil (independen) dengan  wujȗdrabith  (bergantung).  Perbedaan  jenis 

kebergantnagn wujȗd rabith terhadap wujȗd mustaqil juga menyebabkan perbedaan dalam 

kausalitas, di dalam objek logika terdapat pembahasan tentang eksistensi penghubung antara 

subjek dengan predikat. Seperti misalnya kalimat “Ahmad berjalan”. Antara Ahmad (subjek) 

dengan berjalan (predikat) pada alam mental mesti memiliki eksistensi penghubung yang 

merupakan wujȗd yang bergantung. Eksistensi penghubung tidak memiliki  kuiditas  karena 

ketika  sesuatu  memiliki kuiditas,  eksistensinya  besifat  idenpenden  sementara   eksistensi 

peng- hubung, eksistensinya bergantung pada subjek dan predikat. (Mulyani, 2014: 26) 

 

 

 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

45 

Gerak Tran-substansial 

Salah satu doktrin Mullȃ Sadrȃ yang paling khas adalah gerak tran- substansial yang 

menjadi basis penjelasannya tentang banyak masalah filsafat tradisional yang sangat sulit 

seperti penciptaan dunia dan semua makna “menjadi“ dari sudut pandang Yang Mahatetap dan 

Mahakekal. 

Teori gerak Mullȃ Sadrȃ terintegrasi dengan sistem filsafatnya yang berporos pada 

prinsip aṣālat al-wujūd. Bagi Mullā Ṣadrā, gerak adalah bagian integral dari alam 

material/jasmani, sehingga ia merupakan realitas yang objektif. Dalam sistem ontologi Ṣadrā, 

wujȗd adalah tunggal, dan dalam ketunggalannya wujȗd bergradasi dan menampilkan 

beragam modus eksistensial. Modus-modus tersebut adalah manifestasi dari keragaman 

intensitas “cahaya” wujȗd. Level terendah dari cahaya wujȗd itu adalah alam materi. Di alam 

materi ini, modus-modus wujȗd mencapai puncak keragamannya. Di sinilah ruang, waktu dan 

gerak tercipta sebagai manifestasi terlemah dari wujȗd yang bergradasi. Maka bagiMullā 

Ṣadrā, gerak adalah objektif. Ia adalah sebuah modus wujȗd, seperti halnya waktu, meskipun 

dalam intensitasnya yang paling lemah sehingga keberadaannya hampir dianggap tiada (Ṣadrā, 

2002: 37). Oleh karena itu, gerak adalah hal yang substansial pada setiap realitas 

material.Meskipun gerak adalah sebuah modus wujȗd, pada dirinya tidak memiliki realitas. Ia 

bukan entitas atau sesuatu, seperti halnya kebanyakan modus wujȗd lain. Ia adalah relasi atau 

proses pembaharuan dari sesuatu, bukan sesuatu yang menjadi lokus bagi proses pembaharuan 

(Ṣadrā, 2002: 67). Dengan hakikat yang demikian, maka menjadi wajar apabila sebagian  

orang  menganggap gerak itu hanya fiksi dan tidak  ada  pada  realitas.  Eksistensinya  

subordinat  terhadap  eksistensi sesuatu/entitas, baik itu yang material maupun ruhani, tetapi ia 

inhern atau niscaya pada sesuatu tersebut. 

Status ontologis gerak ini mendasari bangunan teori gerak Mullā Ṣadrā yang dikenal 

dengan prinsip al-ḥarakah al-jauhariyyah. Merujuk kepada Hussein Nasr (1978: 91), al-

ḥarakah al-jauhariyyah berarti transubstantial motion ‟gerak transubstansial‟. Prinsip ini 

mengatakan bahwa gerak pada aksiden tidak terjadi tanpa gerak pada substansi. Artinya, gerak 

substansi selalu mendahului gerak pada aksiden. Prinsip ini membalik prinsip gerak 

Aristotelian yang hanya meyakini gerak pada aksiden. Menurut Mullā Ṣadrā, secara 

eksistensial aksiden-aksiden selalu mengikuti atau  bergantung kepada eksistensi substansi 

(Ṣadrā, 2002: 67). Sehingga  apabila terjadi gerak pada aksiden, ini menunjukkan bahwa telah 

terjadi gerak pada substansi. Perubahan pada  aksiden  tersebut  berasal  dari  perubahan  pada  

domain substansi.  Dengan  kata lain, gerak aksidental adalah efek dari gerak substansial.  

Sebagian para filosof membagi esensi-esensi wujȗd mumkin pada substansi dan aksiden, 

esensi- esensi yang dalam wujudnya tidak  butuh  pada  objek disebut  dengan  substansi,  

sedangkan yang butuh pada  objek  tersebut dengan  aksiden.  Dengan kata  lain,  aksiden 

adalah kondisi  atau sifat bagi wujȗd lain. Contohnya esensi ‘manusia‘ adalah substansi, 

sedangkan esensi ‘sedih‘ adalah aksiden. Hal ini karena ‘sedih‘ mewujud dalam  substansi 

manusia  ,  tetapi  manusia  tidak butuh pada ‘sedih‘. Conoh aksiden adalah warna benda. 

Sebagaimana kita ketahui bahwa warna senantiasa mewujud pada benda. Dan karena  itu  

warna  adalah  aksiden  dan  benda adalah objeknya.(Gharawiyan, 2012: 178) 

Filosof Ibn Sìnȃ, mengikuti filsafat alam Aristoteles dengan menerima gerak (al-

harȃkah) hanya dalam kategori-kategori kuantitas (kamm), kualitas (kaif), situasi (wadh‘), dan 

ruang/tempat (‘ain), yang semuanya adalah aksiden dan secara eksplisit menolak 

kemungkinan gerak dalam kategori substansi. Argumen utama Ibn Sìnȃ adalah bahwa gerak 

mensyaratkan suatu subjek yang bergerak, dan jika substansi suatu objek berubah melalui 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

46 

gerak trans-substansial, maka tidak akan ada subjek bagi gerak. (Nasr & Leaman, 2013: 918-

919) 

Mullȃ Sadrȃ menentang langsung tesis ini dengan mengatakan bahwa setiap perubahan 

aksiden suatu objek sebenarnya mensyaratkan perubahan substansinya karena  aksiden  tidak 

mempunyai eksistensi yang bebas dari substansi (Nasr & Leaman, 2013: 918-919). Menurut 

Mullȃ Sadrȃ, tidak mungkin gerakan hanya terjadi pada aksiden (al-‘arad)  karena  aksiden 

selalu bergantung pada substansi. Jika terjadi gerakan pada aksiden, hal tersebut jelas 

menunjukkan gerakan yang terjadi pada substansi. Jika dapat terjadi (gerakan) pada kuantitas 

dan kualitas serta bagian-bagiannya yang tidak terbatas diantara keduanya secara potensial, 

maka wujȗd selalu membaru dalam identitasnya, baik pada kuantitas maupun kualitas. Dengan 

demikian, gerakan  tersebut  dapat  juga  terjadi  pada  substansi   sehingga merupakan   hal 

yang memungkinkan bagi substansi untuk menguat dan menjadi lebih sempurna dalam wujȗd 

tanpa merusak identitas dan kesatuan substantifnya. Perubahan benda pada tingkat aksiden 

menunjukkan secara jelas perubahan substansial tersebut. Pada tingkat aksiden, apel semula 

bewarna hikau tua, kemudian berubah menjadi hijau muda, merah, dan kuning. Pada tingkat 

substansial, apel semula buah muda, sedang, ranum, dan busuk. (Al-Walid, 2012: 49-51) 

Gerakan transubstansial terjadi meliputi   segala   sesuatu,   baik   pada jasmaniah 

maupun   pada ruhaniah. Manusia, maenurut Mullȃ Sadrȃ, sesuatu yang awalnya berasal dari 

materi pertama (al-mȃddah al-ȃula) yang bergabung dengan bentuk (sȗrah), melalui gerakan 

transubstansial, unsur- unsur tersebut mengalami perkembangan dan perubahan, materinya 

berkembang menjadi gumpalan darah, kemudian janin,  baji,  anak-anak, remaja,  dewasa,  tua 

dan hancur, sedangkan bbentuknya berkembang menjadi jiwa bergerak (an-nafs al- 

mutaharikkah), kemudian jiwa hewani (an-nafs al-hayawȃniyyah), dan jiwa manusia (an-nafs 

al-insȃniyyah). Gerakan transubstansial yang terjadi pada materi  menuju  kehancuran,  

sedangkan  gerakan  transubstansial  yang  terjadi  pada  jiwa  menuju kesempurnaan. (Al-  

Walid, 2012: 50-52). 

Ia menegaskan bahwa selalu ada “beberapa subjek“ (maudhȗ‘un mȃ) bagi gerak 

sekalipun kita tidak bisa menetapkan dan menentukannya bedasarkan. Mullȃ Sadrȃ 

menegaskan bahwa seluruh alam fisik dan bahkan alam psikis atau imajinal (khsysli) hingga 

arketipe yang tetap (al-a‘yȃn al- tsȃbitah) atau bersinar terus bergerak atau berada dalam 

proses menjadi. Sebab jika tidak demikian, emanasi (faidh) Wujud tidak mungkin menjangkau 

segala sesuatu. Doktrin Mullȃ Sadrȃ disebut al-labs ba’d al- labs. Ini menunjukkan bahwa 

bentuk dan materi suatu maujud menjadi materi bagi bentuk yang baru dan  bahwa  proses  ini  

berlangsung  terus- menerus  seakan-  akan seseorang meletakkan sebuah lapisan diatas 

lapisan lainnya. Semua maujud di dunia ini bergerak secara vertikal sebagai akibat dari gerak 

trans-substansial hingga wujȗd-wujȗd itu mencapai tataran realitas arketipe mereka. Sperma 

menjadi janin dan tumbuh menjadi bentuk bayi yang kemudian lahir dan terus berkembang 

dari suatu bentuk ke bentuk lain sehingga mencapai kematangan penuh, kemudian tubuh 

menjadi  melemah  justru  ketika  jiwa bekembang semakin kuat sampai seseorang meninggal 

dunia dan mencapai “dunia khayali“ (imaginal world) dan  puncaknya  Kelahiran  Ilahi.  

Setiap  keadaan  dari  gerak  ini mengandung bentuk-bentuk  yang  terdapat   pada   keadaan   

eksistensi   sebelumnya,   meskipun gerak transubstansial ini berlanjut terus di  sepanjang  

tahapan- tahapan tersebut.  (Nasr & Leaman, 2013: 919-920). 

Dengan bahasa lain, Mullā Ṣadrā juga mendefinisikan substansi  sebagai tabī‘ah ‟tabiat 

atau sifat dasar‟ (nature) (Kamal, 2013: 58). Apabila ia tetap, maka atribut-atribut lain yang 

menempel atau bersandar kepadanya pun akan tetap. Tetapi hal ini tidak mungkin, sebab 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

47 

segala sesuatu di alam materi ini berada dalam perubahan yang terus-menerus. Perubahan 

yang terjadi pada diri tabiat ini menyebabkan perubahan pada atribut-atributnya. Tabiat eksis 

pada setiap realitas, dan bahkan merupakan inti realitas itu sendiri. Sebagai contoh, pada kasus 

pohon mangga seperti  yang  disebutkan sebelumnya.  Gerak  pada  aksiden  mencakup:  

tubuhnya  yang semula kecil menjadi besar, yang semula pendek menjadi tinggi, batangnya 

yang semula lemah  menjadi  kokoh,  daunnya  yang  semua  hijau  menjadi  kuning, 

rantingnya  yang  semula satu menjadi banyak, bunganya menjadi buah, akarnya  menjadi  

panjang  dan bercabang, dan seterusnya. Gerak pada substansi sebenarnya tidak bisa dideteksi 

secara inderawi. Tetapi secara empiris, deteksi atas gerak substansial dapat disematkan pada 

kondisi dari kedirian sesuatu tersebut. Pada contoh pohon mangga ini secara berurutan 

misalkan: biji/benih, kecil/muda, sedang, dewasa, kemudian tua. Diri pohon itu tetap tetapi 

berubah level kualitas kejiwaannya. 

Pola  gerak  yang  terjadi  pada  aksiden  beriringan  dengan  gerak   pada substansi  

namun  tidak searah. Menurut Mullā Ṣadrā, gerak pada substansi menuju pada vitalitas dan 

kesempurnaan wujūdiyyah, sedangkan gerak aksiden menuju kepada keragaman (Ṣadrā, 2002: 

85). Gerak pada substansi dan aksiden ini terjadi pada semua realitasdalam semua level wujȗd 

yang ada. Merujuk kembali kepada prinsip tashkīk al-wujūd, ini berarti bahwa substansi 

bergerak mendekati sumber pancaran wujȗd untuk menyem- purnakan kualitas wujudnya. 

Dalam gradasi wujȗd, semakin jauh dari wā jib al-wujūd semakin  lemah  kualitas  wujudnya 

dan semakin kurang kesempurnaannya, dan sebaliknya. Realitas yang paling sempurna 

wujudnya adalah yang paling dekat dengan wājib al-wujūd. Secara kolektif, semua realitas 

yang ada di alam materi ini memiliki kualitas wujȗd yang paling lemah, karena alam materi 

adalah pancarannya yang terjauh. 

Gerak transubstansial adalah perjalanan substansi untuk naik ke level-level 

kesempurnaan wujudnya. Perjalanan ini terjadi pada setiap realitas di alam semesta ini. 

Artinya, seluruh entitas yang terhampar di seluruh penjuru alam ini, termasuk yang terkadang 

oleh manusia dianggap tidak berharga seperti pasir, debu, rumput, kotoran, lumpur, dan lain 

sebagainya. Secara kolektif semuanya berada  dalam  pergerakkan  menuju  puncak  kesem- 

purnaan yaitu Allah selaku  wājib al-wujūd. Tetapi karena satu dan lain hal, mereka tidak 

menyadarinya. Seperti diakui oleh Mullā Ṣadrā sendiri, contoh yang paling jelas dari 

perjalanan transubstansial ini adalah pada proses evolusi manusia (Ṣadrā, 2002: 53). Bahkan 

dengan daya kesadaran yang dimilikinya, seorang manusia dapat melakukan akselerasi  atau  

memper-  cepat  perjalanan  transubstansialnya  hingga   sampai   di   batas   puncak 

kesempurnaan   yang   dapat   dicapai oleh sebuah realitas (maujūd). Dia mendahului realitas-

realitas lain di alam semesta ini,  meskipun di sisi lain dia masih dalam posisi bersemayam di 

dalam jasadnya. Dialah yang disebut al-insān al –kāmil ‟manusia sempurna‟. Sebagaimana 

realitas yang lain, secara fundamental manusia adalah gabungan dua unsur yaitu al-māddah al-

ūla ‟materi pertama‟ dan ṣūrah 

‟forma/bentuk‟. Di posisi awal ini kedua unsur tersebut berada pada posisi eksistensial 

yang setara, namun kemudian mengalami pergerakkan ke arah yang berbeda. Materi  pertama  

sebagai  aksiden berkembang menjadi badan fisik, sedangkan forma berevolusi menjadi jiwa 

sebagai substansi bagi tubuh (Al-Walid, 2012: 51). Selanjutnya, perjalanan badan mengikuti 

perjalanan jiwa dan bahkan dikendalikan oleh jiwa, hingga pada titik tertentu keduanya 

kembali berpisah. Wallahu 'alam 

 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

48 

Bibliografi 

 

Abdulfatah, Imam, Madkhal Ila al- Metafisika (Kairo: Nahdlah Mishr, 2009) 

Adang, Yesmil Anwa,  Sosiologi  untuk  Universitas  (Bandung:  Refika Aditama, 2013)  Aini, 

Nurul , & Philipus, Ng., Sosiologi dan Politik (PT: Raja Grafindo Persada, 2006) 

Al-Farȗqì, Ismail R, “Mengislamkan Ilmu-ilmu Sosial” dalam Islamisasi Ilmu-ilmu Sosial 

(Yogyakarta: PLP3M, 1985) 

Al-Walid, Kholid, Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat;Filsafat Eskatologi Mullâ Shadrâ, (Jakarta: 

Sadra Press, 2012) 

Awani, Ghulam Reza dkk, Islam, Iran & Peradaban: Peran dan Kontribusi Intelektual Iran 

dalam Peradaban Islam. Terj. Andayani dkk (Yogyakarat: Rausyan Fikr Institute, 2012) 

Bagir, Haidar, Buku Saku Filsafat Islam (Bandung: Mizan, 2005) 

Bagus, Lorens, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002) Fakhry, Majid, 

Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, terj. Zaimul 

Am (Bandung: Mizan, 2001) 

Gharawiyan, Mohsen, Pengantar Memahami Buku Daras Filsafat Islam, terj. Muhammad Nur 

Djabir (Jakarta: Sadra Press, 2012) 

Hadiwijono, Harun, Seri Sejarah Filsafat Barat 2 (Yogyakarta: Kanisius, 2010) Hadiwijono, 

Harun, Seri Searah Filsafat Barat 1 (Yogyakarta: Kanisius, 2012) 

Haerdiman, F. Budi, Filsafat Modern (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004) 

Hunt. L Paul, Chester, & B. Horton, Sosiologi, terj. Aminuddin dan Tita Sobari (Jakarta: 

Erlangga, tth), jilid KE-2. 

Jurdi, Syaifuddin, Sosiologi Islam & Masyarakat Modern: Teori, Fakta dan Aksi Sosial 

(Jakarta: Kencana, 2010) 

Kalin, Ibrahim, Knowledge in Later Islamic Philosophy: Mullā Sadrā onExistence, Intellect 

and Intuition 

(New York: Oxford University Press, 2010). 

Kamal, Muhammad, “Dressing  after  Dressing:  Sadra’s  Interpretation  of Change,ˮ Open 

Journal of Philosophy, 3, 2013. 

Labib, Muhsin, “Hawzah Ilmiyah Qum: Ladang Peternakan Filosof Muslim Benua Lain,ˮ 

Jurnal al-Huda 3(9), 2003 

Marhaba, Muhammad Abdurrahman, Ma'a al-Falsafah al-Yunaniyah (Bairut: Mansyurat 

'Uwaidat, 1988) 

Mulyani, “Gerak Substansi dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh dalam Al- 

Hikmah Al-Muta’aliyya,ˮ Thesis Master, Jakarta, ICAS –Paramadina, 2014 

Muṭahharī, Murtaḍā, Masyarakat dan Sejarah: Kritik Islam atas Marxisme dan Teori Lainnya 

(Bandung: Penerbit Mizan, 1993). 

Muṭahharī, Murtadha, Filsafat Hikmah; Pengantar Pemikiran  Sadra, terj.Tim Penerjemah 

Mizan (Bandung: Mizan, 2002) 

Muṭahharī, Murtaḍā, , Durūs Falsafiyyah fī Sharḥ al-Mandhūmah (Lebanon: Shams al-

Mashreq for The Cultural Services, 1994), juz II. 

Nasr, Sayyed Hossein & Leaman, Oliver, Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam, terj. Tim 

Penerjemah Mizan (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2013) 

Nasr, Seyyed Hossein, Sadr al-Din Shirazi and  His  Transcendent Theosophy (Iran: Institute 

for  Humanities and Cultural Studies, 1978) 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Arsyad, Konsep Gerak Mullȃ Sadrȃ: Suatu Tinjauan Filsafat 
DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

   

49 

Nur, Muhammad, Wahdah Al-Wujȗd Ibn  Arȃbĭ  &  Filsafat  Wujȗd  Mullȃ Sadrȃ (Makassar: 

Chamran Press,  2012) 

Rahman,Fazlur, Filsafat Sadra, terj.Munir Muin (Bandung: Pustaka, 2000) Raho, Benard Raho 

SVD, Teori Sosiologi Modern (Jakarta: Prestasi Pustaka 

Karya Raya, 2007) 

Russel, Betrand, Sejarah Filsafat Barat: Kaitannya dengan Kondisi Sosio- politik Zaman Kuno 

hingga Sekarang (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), Cet. II 

Sadrâ, Mullā, al-Ḥikmah al-Muta‟āliyyah fī Al-Asfār al-'Aqliyyah al- Arba'ah (Beirut: Dar al-

Iḥyā al-Turats al-Arabi, 1981), juz I, II, III, VIII, IX. 

Sadrâ, Mullâ, Kearifan Puncak (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), Cet. II 

Sadrâ, Mullā, Manifestasi-Manifestasi Ilahi (Jakarta: Sadra Press, 2001) Soekanto, Soerjono, 

Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 1999), cet. 28 

Supriyadi, Eko, Sosialisme Islam: Pemikiran Ali Syariati (Yogyakarta: Rausyan Fikr Institute, 

2013) 

Suyanto, Bagong, & Narmoko, J. Dwi, Sosiologi: Teks Pengantar & Terapan (Jakarta: 

Kencana, 2007) 

Syari’ati, Ali, Paradigma Kaum Tertindas, terj.Saifullah Mahyuddin (Jakarta: Al-huda, 2001), 

CET.2 

Syari’ati, Ali, Sosiologi Islam,  Pandangan  Dunia  Islam  dalam  Kajian Sosiologi untuk 

Gerakan Sosial Baru,  terj. Arif Mulyadi (Yogyakarta: Rausyan Fikr Institute, 2013) 

Syari’ati, Ali, Ummah & Imamah: Konstruksi Sosiologi Pengetahuan dalam Autentisitas

 Ideologi dan Agama, terj. Afif Muhammad (Jakarta:Rausyan Fikr 

Institute, 2014) 

Taba’taba’i, Muhammad Hussein, Bidayah al-Hikmah (Qum: al-Muqaddas, Muassasah al-

Nasyr al-Islamiy, 1382 H) 

Veeger, K.J, Realitas Sosial: Refleksi Filsafat Sosial atas Hubungan Individu Masyarakat 

dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi (Jakarta: Gramedia, 1985), 

Wirawan, I.B, Teori-Teori Sosial dalam Tiga Paradigma: Fakta Sosial, Defenisi Sosial dan 

Perilaku Sosial (Jakarta: Kencana, 2012). 

 

 
 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

