/

4 - =33 = -

Journal: R (B

Culture, Economy, and Social Changes = E

-
5 -
- - - _—
- P~ - — .
-— - ————— C—— =

Konsep Gerak Mulla Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

Arsyad
murod@gmail.com

Abstract: MulldSadrdproves that all nature and all objects that assimilate space and time are
always in constant fluctuations. The Motion on objects is not limited to accidents and external
conditions, but the substance. If the substance of these objects did not change, their
conditions, characteristics, and accidents would not change. More than that, Mulld Sadr
states that all substances and things keep changing so that all things are not related to
change, existence and transition itself. According to Mulld Sadra, motion is a change in an
object of potentiality towards actuality. An important point in the discussion about motion is
that potentiality and actuality are things that are simultaneously from existence to existence.
Here, one can conclude the reality and existence of motion and also consider it a
philosophical problem. Therefore, it will be the responsibility of the philosophers to examine
it.

Kata Kunci: Mulla Sadra, filsafat Islam; gerak

Pendahuluan

Salah satu pembagian wujud adalah yang bersifat tetap dan berubah. Wujad tetap
meliputi Wajibil Wujiid dan wujid non-material sempurna, sedangkan wujiid yang berubah
meliputi seluruh keberadaan material dan jiwa yang masih memiliki ikatan dengan materi.

Berubah dalam bahasa Arab disebut ‘taghayyur’ diambil dari kata ‘ghair’ yang
bermakna menjadi yang lain atau berubah, artinya bahwa untuk mengabstraksi pemahaman di
atas membutuhkan dua kondisi atau dua bagua dari satu entitas dimana satu bagiannya hilang
dan bagian lainnya dating menggantikan bagian yang hilang tersebut. Bahkan, bisa disebut
bagian yang hilang tersebut sebagai perubahan dari sisi bahwa sebuah eksistensi berubah
menjadi ketiadaan walaupun pada hakikatnya ketiadaan itu tidak memiliki realitas yang
hakiki. hudats (sesuatu yang sebelumnya tiada menjadi ada) bisa disebut sebagai perubahan
dari sisi bahwa entitas yang sebelumnyatiada menjadi ada. ‘tetap’ adalah konsepsi yang
biasanya diperhadapkan dengan ‘berubah’. Baik konsep tetap maupun berubah keduanya
adalah konsep yang badihi dan tidak membutuhkan definisi.(Gharawiyan, 2012: 197-198).

Peubahan bisa kita bagi menjadi dua: pertama adalah perubahan secara spontan,
seperti saat buah jatuh dari pohonnya; kedua adalah perubahan secara berlahan-lahan seperti
panasnya air. Bagian pertama disebut dengan kaun (terjadi) dan fasad (hancur), sedangkan
yang kedua disebut dengan gerak. Gerak biasanya dilawankan dengan diam. Dalam hal ini
bermakna bahwa secara potensi memiliki kemungkinan untuk bergerak, tetapi pada saat ini
secara actual dalam kondisi diam.

Oleh karena itu, kata diam disini tidak bisa dinisbatkan pada semua eksistensi
dikarenakan ada sesuatu yang sama sekali tidak memiliki sifat gerak seperti Tuhan.
(Gharawiyan, 2012: 197- 198). Konsep gerak Mulla Sadra sendiri merupakan kritik sekaligus
solusi atas teori-teori gerak dari para pendahulunya.

Secara umum, gerak dipahami sebagai perubahan atau peralihan posisi. Para filsuf
berbeda pendapat tentang definisi gerak. Ibn Rushd, misalkan, mendefinisikan gerak sebagai
“proses perpindahan dari satu titik menuju titik berikutnya dengan menghilangkan titik

33


mailto:murod@gmail.com

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

pertama dan membentuk titik kedua, demikian seterusnya” (Al-Walid, 2012: 49) Menurut Ibn
Stna, pemahaman gerak sebagai peralihan yang kontinu dari satu titik ke titik yang lain, atau
dari satu kondisi awal menuju kondisi akhir ini, adalah subjektif. Ketika mengamati sebuah
benda yang bergerak, subjek dalam pikirannya membayangkan sebuah titik yang menjadi
posisi awal benda tersebut, kemudian titik-titik berikutnya yang dilewati benda tersebut
hingga pada titik terakhir benda tersebut berhenti. Gerak adalah momen keseluruhan pada
benda tersebut dari keberadaannya di titik awal hingga berhenti di titik akhir ( Sadra, 2002:
31). Bagi Ibn Sina, momen ini bersifat khayyali “fiktif” di dalam pikiran, dan merupakan
prosedur akal dalam memahami gerak dari semua realitas. Yang sebenarnya terjadi di dunia
nyata adalah, posisi in-between “tengah-tengah” dari benda tersebut di antara suatu
permulaan dan suatu akhir. Posisi ini berlangsung terus- menerus, karena pada kenyataannya
segala sesuatu itu dalam kondisi yang terus bergerak.(Sadra, 2004)

Sebelum Mulla Sadra, para filsuf Muslim seluruhnya sepakat dengan doktrin gerak
Aristoteles bahwa gerak hanya terjadi pada aksiden, sementara substansi bersifat tetap atau
stabil. Sebagaimana diketahui, bahwa esensi setiap realitas jasmani tersusun atas dua unsur
yaitu substansi (al-jauhar) dan aksiden (al-'ard) (Taba’taba’i, 1382H). Gerak hanya
terjadi  pada keempat kategorisasi aksiden yaitu kuantitas, kualitas, posisi dan tempat
(Taba’taba’i, 1382H: 204). Hubungan eksistensial antara aksiden dan substansi berpola
ketergantungan, yaitu aksiden wujiidnya bergantung kepada wujad substansi. Dalam hal ini,
substansi menjadi basis eksistensial bagi aksiden. Sebagai basis, ia harus merupakan sesuatu
yang solid dan tetap karena posisinya yang menjadi pijakan bagi sesuatu yang lain. Kalau
tidak demikian maka pola hubungan tersebut tidak mungkin terjadi. Oleh karena itu, bagi
kalangan peripatetik gerak hanya mungkin terjadi pada level aksiden, yang menurut Ibn Sina
mencakup sembilan kategori itu. Sebagai contoh, sebuah biji mangga yang ditanam di kebun,
tujuh tahun kemudian berubah menjadi pohon yang besar. Perubahan yang dialami oleh biji itu
adalah pada ukuran tubuhnya (kuantitas), kekokohan dan kepadatan batang-batangnya
(kualitas), umurnya (waktu), ruang yang dibutuhkan bagi tubuhnya yang semakin besar
(posisi), persentuhannya dengan pohon- pohon lain di sekitarnya (relasi), dan lain sebagainya.
Secara substansial, pohon mangga yang besar tersebut adalah pohon yang sama dengan pohon
mangga yang tujuh tahun lalu berukuran kecil yang ditanam di kebun tersebut. Perubahan
yang terjadi hanya pada atribut-atribut yang disandangnya bukan pada kedirian atau
kepribadian pohon tersebut.

Defenisi sederhana gerak adalah ‘perubahan gradual’. Defnisi yang lain mengenai gerak
yaitu ‘keluarnya objek dari potensialitas menuju aktualitas’. Defenisi pertama di atas, padat
dan tentunya lebih jelas. Dari sisi ini defenisi pertama lebih di prioritaskan. Sedangkan
kelompok lainnya seperti filosof Yunani Parmenides dan Xenophones mengikari gerak
sebagai perubahan secara gradual. Bagi mereka yang mengingkari gerak sebagai perubahan
yang terjadi secara berlahan-lahan menganggap bahwa gerak adalah rangkaian dari
prubahan-perubahan spontalitas yang terjadi secara silih berganti. Seperti gerak bola yang
brepindah dari titik satu ke titik yang lain, karena itu gerak hanya kumpulan dari titik secara
berurutan. Maksud mereka bahwa gerak adalah serangkain dari diam-diam yang berurutan,
bukan sebuah perkara yang bersifat perlahan-lahan secarfa berurutan. Akan tetapi pada
hakikatnya keberadaan gerak sebagai sebuah perkara yang bersifat satu kesatuan secara
perlahan-lahan tidak mungkin di ingkari. Contoh perubahan secara perlahan-lahan tersebut
dengan mudah kita dapatkan dalam jiwa kita. Misalnya adanya rasa takut yang terjadi

34


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

secara gradual dalam diri kita dan hal ini di dapatkan melalui ilmu hudhri. (Gharawiyan,
2012: 204)

Gerak, yang dikontraskan dengan keheningan dalam bahasa Persia, didefenisikan
sebagai perubahan gradual sebuah objek dari potensialitas menjadi aktualitas. Dengan kata
lain, gerak adalah sebuah persoalan aktual dan eksistensial yang merupakan bagian dari alam,
wujid-wujid yang eksisten dan bergantung. Seluruh eksisten memiliki dua model atau aspek
yang berbeda: aspek potensial dan aspek actual.

Dalam eksisten-eksisten itu yang potensial dari satu aspek dan actual dari aspek lainya
(eksisten- eksisten rangkapan), potensialitas bermakna sebuah perubahan dalam kondisi yang
sudah ada. Perubahan ini ntah bersifat gradual ataukah tiba-tiba. Suatau perubahan yang
terjadi dalam bentuk gradual dinamakan gerak. Dengan kata lain, eksisten tidak pernah
potensial dari seluruh aspek Karena wujud (being) berlawaann dengan wujiid absolute (being
absolute) dalam eksistensinya. Karenanya, objek-objek yang ada baik bersifat aktual dari
seluruh aspek ataukah bersifat aktual dalam sebagian aspek dan potensial dalam aspek-aspek
lainnya. (Sadrd, 2010: 71) Dalam kasus pertama, mereka sudah pasti memiliki segala
kesempurnaan eksistensial dan tidak ada kondisi sesaat atau permanen pada mereka, seperti
Wujid Absolut dan, pada tingkatan yang lebih rendah, para intelek dan jiwa-jiwa yang
terpisah. Dalam kasus kedua, perubahan eksisten- eksisten dri potensialitas menuju aktualitas
entah bersifat tiba-tiba, yang dimaknai sebagai kemunculan dan kehancuran, misalnya
transformasi elemental, sebagaimana dalam kasus perubahan air menjadi udara, ataukah
bersifatb gradual, yang dimaknai gerak.

Menurut Mulla Sadra, gerak adalah perubahan suatu objek potensialitas menuju
aktualitas. Butir penting dalam pembahasan tentang gerak adalah bahwa potensialitas dan
aktualitas merupakan hal- hal yang bersamaan dari eksisten menuju eksisten. Di sini,
seseorang dapat menyimpulakan realitas dan eksistensi gerak dan juga menganggapnya
sebagai persoalan filosofis. Karenanya, itu akan menjadi tanggung jawab dari para filosof
untuk mengeksaminasi itu tersebut.

Dalam pembahasannya tentang gerak, Sadra menunjukkan pelbagai jenis gerak, ia
menyatakan, “gerak itu ada dua jenis: jenis pertama adalah gerak dalam pengertian qath’.
Di sini, gerak merupakan proses tunggal, berkelanjutan, dan tersatukan dari awal hingga
akhir.proses berkelanjutan ini terpatri dalam imajinasi dan ini disebabkan oleh gerak dalam
pengertian tawassuthiyyah. Jenis gerak lain adalah proses berubah-ubah yang secara bertahap
menjadi eksis di luar. Ini termasuk gerak dalam pengertian tawassuthiyyah dan agen
penggerak dalam dalam pengertian qath’.” (Sadra, 2010: 71-72)

Dalam pandangan Mulla Sadra, proses esensial berggantung pada pembaruan
eksistensial dari alam tran-substansial; karenanya, alam trans- substansial merupakan sebuah
entitas esensial dan kelanjutan yang bergantung pada pembaruan, yang mmengaruhi bentuk
raga (body). Raga adalah subjek dari gerak disebabkan potensi-potensinya sendiri dan adalah
esensi kontinuitas dari gerak dalam pengertian qath’. Ukuran dari kontonuitas ini adalah
waktu. Dengan demikian Mulla Sadra percaya bahwa

Waktu merupakan ukuran dari gerak dalam pengertian qath’. Namun, proses
berkelanjutan dan permanen, yang merupakan asaldari gerak dalam pengertian qath’ dan
selalu menengahi  dari antara batas-batasnya, adalah dalam pengertian tawassuth. (Sadr4,
2010: 72)

Sebelum Mulla Sadra, para filosof percaya gerak adalah mungkin dalam empat
katagori, yaitu kualitas, kuantitas, situasi dan tempat. Namun ia menambahkan gerak pada

35


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

kategori substansi, juga. Menurut Sadra, sumber dari suatu jenis gerak, apakah wajib (qasri),
alamiah, ataukah sukarela, adalah alam (nature) dan, sesungguhnya, merupakan esensi dari
objek bergerak yang mengaruhi seluruh jenis gerak; karenannya, gerak itu sendiri bergantung
pada alam. Menurut Mulla Sadrd , dalam gerak-gerak wajib, kekuatan (gasr) merupakan
sebuah penyiap (mu’iddah), dan aksidentasl juga. Itulah mengapa bahkan setelah
penghancuran kekuatan, gerak tetap berapa dalam kategori. Selurh kekuatan berasal dari
alam. Gerak- gerak sukarela. Seperti gerak jiwa, juga terjadi bergantung pada alam, karena
sumber terdekat dari gerak adalah jiwa setelah pengetahuan, hasrat, cinta, imajinasi dan
kehendak yang merupakan kemampuan alamiah dala otot-otot yang ditundukkan pada
kehendak. Asal dari gerak-ferak sesaat, yang mengerakkan sesuatu dari satu tempat ke tempat
yang lain, merupakan suatu kemampuan yang bergantung pada ragadan merupakan
hakikatnya itusendiri. Karena itu, sumber terdekat dari gerak suatu objek adalah
kemampuan tras-substansial yang bergantung pada raga dan merupakan hakikat itu sendiri.
(Sadra, 2010: 72)

Kini, jelaslah bahwa sebab gerak dan sumber terdekatnya harus merupakan materi yang
berubah- ubah yang entitasnya dapat diperbaharui, karena adalah mustahil bagi entitas-entitas
yang dapat diperbaharui untuk bergantung pada sesuatu yang pada dasarnya tidak berubah-
ubah. Akibatnya, seluruh gerak kembali kepada alam dan sumber dari gerak-gerak adalah
enesi yang tidak dapat diperbahaui yang berda dlaam kondisi menjadi dan pembaharuan,
pembaharuan merupakan karakteristik esensial dari alam dan, secara umum, segala objek yang
dapat diperbaarui dan bergerak, gerak-gerak dalam pelbagai kategori, dan beragam jenis-jenis
gerak, apakah wajib, sukarela, dan sebagainya, akan membawa kepada alam.

Karena subjek dari gerak-gerak ini merupakan gabungan dari materi-materi potensial
dan actual, maka aktualitas materi-materi selalu berkelanjutan dan konsisten, mengingat
materi-materi tersebut tidak pernah kehingan aktualitas. Dengan kata lain, melalui perubahan
dan trasformasi, identitas dari objek bergerak akan tetap konstan dan tidak pernah kehilangan
aktualitasnya. Sesungguhnya, di saat apa pun, terdapat suatu bentuk bagi materi yang tidak
dapat dipisahkan darinya. Maksudnya, materi tidak pernah terpisah dari bentuk dan
selalumenyimpan aspek permanen dan kontinuitasnya. Alam pada dasarnya dapat diperbaharui
dan tidak membutuhkan serang pembuat pembaharuan, tetapi memerlukan seorang pembuat
eksistensi. Karenanya, alam pada dasarnya dpat diperbaharui dan berubah-ubah, dan
merupakansumber dari seluruh gerak dan trnsformasi. Selalin itu, disebabkan aspek
kontinuitasnya, alam bergantung pada pembuat dan perantara dalam efusi (Faydh).

Jadi menurut Mulld Sadra, pertama-tama, gerak bermakna adanya perubahan
pada objek, dan kedua, gerak itu sendiri tidak memiliki eksistensi gradasi. Melalinkan
eksistensi gradualdari sesuatu yang bergerak. la menyebabkan gerakkan dari sesuatu lain dan
bukangerakan dari esensinya. Ketiga, subjek dari gerak adalah raga dan materi berkenaan
dengan satu bentuk tempat gerakitu terjadi dalam atribut-atribut dari bentuk-bentuk trans-
substansial. (Sadra, 2010: 73)

Dalam konsep gerak mengandaikan enam aspek vyaitu penggerak (muharrik),
yang digerakkan (mutaharrik), titik awal (mabda’), titik akhir (muntaha atau ghayah), aspek
yang bergerak (ma fi hi al-harakah), waktu (zaman). Di dalam konsep Mulla Sadra, muharrik
atau wujid. Mabda’ adalah wujid bil kuwah (wujid potensi). Muntaha adalah wujad
aktual, muntaharri adalah wujid juga dalam tasykik yang lebih rendah dari muharrik
atau modus dari muharrik (ketika wahdah syakhsyyiah lil wujiid), zaman adalah abstaksi
mental terhadap wujid yang bergerak, sedangkan ma fi hi al-harakah (aspek yang

36


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

bergerak) yang dalam hal ini adalah substansi dan empat aksiden yang mengikutinya
merupakan modus eksistensi. (Mulyani, 2014: 56)

Berangkat dari prinsip kesejatian wujid, Mulla Sadra membuktikan bahwa segenap alam
dan semua benda yang mendekami ruang dan waktu senantiasa dalam fluktuasi yang
konstan. Dan bahwa gerak suatu benda tidak terbatas pada aksiden-aksiden dan keadaan-
keadaan luarnya, tetapi meliputi substansinya. Andaikan substansi benda-benda itu tidak
berubah, keadaan-keadaan, sifat-sifat, dan aksiden-aksidennya pun tidak akan mungkin
berubah. Lebih dari itu, Mulla Sadra menyatakan bahwa semua substansi dan benda terus
berubah- ubah sedemikian rupa sehingga segala sesuatu sebenarnya tidak lain merupakan
pergerakan dan perubahan, kemenjadian dan peralihan itu sendiri. (Muthahhari, 2002: 104)

Bagi Mulla Sadra mustahil adanya sifat tetap dan stabil pada benda. Oleh karena itu
Mulla Sadra Menyatakan bahwa sebagian tingkat wujlid yang merupakan hakikat manunggal
dan sejati ada yang bersifat menetap dan ada yang bersifat mengalir dan bahwa tingkatan
wujid yang menetap berada di wilayah fisik.

Prasyarat Gerak

Para filosof menyakini adanya 6 hal sebagai keniscayaan dalam gerak; awal, akhir,
waktu, jarak, subjek dan penggerak.

Awal dan akhir, keniscayaan awal dan akhir ini didapatkan dalam defenisi gerak itu
sendiri. Misalnya defenisi ‘keluarnya objek secara berlahan-lahan dari potensi menuju aktus’
yaitu bahwa pada mulanya terdapat wujid potensial dan pada akhirnya terdapat gerak menuju
aktualitas. Oleh karena itu, potensi dan aktus bisa juga disebut sebagai awal dan akhir. Disini
harus dipahami bahwa mereka yang menyakini awal dan akhir sebagai keniscayaan gerak
mengatakan bahwa baik ‘awal’ maupun ‘akhir’ tidak amsuk dalamkandungan gerak, karena
awal dan akhir diabstraksikan dari ‘titik’ gerak. Penisbatanya sama dengan penisbatan ‘titik’
terhadap garis atau ‘saat’ terhadap waktu dan oleh karenanya dianggap sebagai tiada.

Waktu, tidak satun hal yang bersifat gradual seperti gerak yang tidak beriringan dengan
waktu. Oleh karena itu, ekstesitas merupakan salah satu inti gerak yang tentunya beriringan
dengan waktu.

Jarak, yang dimaksud oleh para filosof tentang jarak gerak adalah sebuah sebuah
kategori dimana gerak dinisbatkan padanya. Seperti penisbatan gerak posisi (positional
movement) terhadap kategori ‘posisi’, juga penisbatan greak transisional terhadap kategori
‘tempat’. Jarak adalah seperti kanal dimana subjek yang bergerak berproses dalam kanal
tersebut. Contohnya jika warna apel secara gradual bergerak dari warna hijau ke warna kuning
dan selanjutnya menuju warna merah, jarak dari gerak seperti ini masuk dalam kategori
kualitas.

Subjek, yang dimaksud subjek atau (maudhu’) dengan subjek gerak adalah ‘yang
bergerak’. Misalnya, ketika apel bergerak dalam kategori kualitas, subjek yang bergerak
adalah substans apel. Tapi harus dipahami bahwa makna subjek dalam predikat yang biasa
dibahas dalam ilmu logika, begitu juga berbeda dengan makna subjek dalam istilah filsafat
yang bermakna substansi yang biasanya diperhadapkan dengan aksiden.

Penggerak, setiap gerak dari sisibahwa gerak tersebut adalah akibat pasti membutuhkan
penggerak (sebab). (Gharawiyan, 2012: 204-206)

Gerak pada Aksiden dan Gerak pada Substansi
a. Gerak pada aksiden

37


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Gerak pada aksiden terjadi pada empat kategori aksiden yaitu kualitas (al-kaif), kuantitas
(al- kam), tempat (al-ain) dan posisi (al-wadh”). Keberadaan gerak pada empat kategori ini
diakui oleh umumnya filosuf namun terjadi perbedaan antara aristoteles dan pengikutnya
Peripatetik dengan Mulld Sadra dari sisi apakah gerak hanya terjadi pada empat kategori itu
saja ataukah melibatkan kategori lain.

Aristoteles dan para pengikutnya menegaskan bahwa gerak hanya terjadi pada empat
kategori aksiden sedangkan Mulld Sadrda melihat gerak yang terjadi pada empat kategori
aksiden tersebut terjadi karena akibat adanya gerak pada level substansinya. Keduanya
memiliki argumentasinya masing-masing.

Gerak pada kategori tempat misalnya gerak revolusi bumi mengelilingi matahari
sedangkan gerak rotasi bumi pada porosnya merupakan gerak posisi sehingga hal itu
merupakan gerak pada kategori posisi. Tempat itu merupakan jarak atau interval dimana gerak
bertempat padanya. Gerak terjadi pada kategori tempat jelas tampak terjadi melalui persepsi
langsung Kita atasnya oleh karenanya tidak lagi memerlukan argumen.

b. Gerak pada Substansi

Argumen Mulld Sadréd yang menyatakan bahwa gerak pada aksiden juga memastikan
adanya gerak pada substansinya tidak bisa diterima oleh ibn Sind. Hal itu dikarenakan adanya
penjelasan yang berbeda antara Ibn Sind dan Mulld Sadra terkait relasi aksiden dengan
substansinya. Bagi Mulla Sadra relasi antara aksiden dan substansi merupakan satu realitas
(one thing). Aksiden merupakan kondisi dari kondisi-kondisi substansi (sya’nun min syu’un
al-jauhar) bukan sesuatu yang bersifat dualitas. Bagi Mulla Sadré relasi antara substansi dan
aksiden diistilahkan dengan relasi illuminatif (idhafah isyragiyah). Penggerak dengan yang
digerakkan merupakan bentuk relasi kesatuan sehingga kesempurnaan yang terdapat pada
yang digerakkan dikandung secara sempurna oleh penggerak dengan kualitas yang lebih
sempurna. Relasi antara penggerak dengan yang digerakkan adalah relasi illuminatif.
Berdasarkan bentuk relasi illuminatif, Gerak pada substansi wujdd sesuatu merupakan sumber
semua gerak dalam kategori aksidennya seperti Kkuantitas, kualitas, posisi dan tempat.
Kedirian atau substansi alam materi dan jiwa diperbaharui dan hilang tanpa henti, bermula dan
berakhir. Sedangkan yang menjadi sebab bagi gerak ini semua adalah hakikat wujid-nya itu
sendiri. (Shadrg, 2004: 152)

Gerak pada aksiden jelas tidak memerlukan argumen sedangkan gerak pada substansi
memerlukan argumen. Salah satu keberatan para penolak gerak tran-substansial adalah jika
gerak diasumsikan melibatkan perubahan pada substansi sesuatu maka implikasinya kita harus
menerima bahwa ada gerak tanpa penyandang gerak dan itu tidak bisa diterima. Keberatan ini
diatasi oleh para pendukung gerak tran- substansial dengan menyatakan bahwa seluruh
mawjdd yang bergerak yaitu alam materi dan jiwa pada dasarnya identik dengan gerak itu
sendiri. Pertanyaannya, jika mawjld yang bergerak identik dengan gerak itu sendiri mengapa
kemudian seolah-olah penyandang gerak eksis seiring dengan pengukuhan akan adanya
mawjad yang bergerak Menurut filosuf Peripatetik, setiap batas dari derajat intensitas dan

kelemahan adalah spesies lain. Menurut Mulla Sadrd, Pandangan ini benar, jika
batas itu ada dalam aktualitas bukan batas-batas  yang berisifat
konseptual  yang dihipotesakan selama perubahan dalam intensitas tersebut.

batas-batas konseptual sebagaimana diasumsikan oleh filosuf Peripatetik ini tidak ada dalam
aktualitas. Sebab sekiranya batas itu ada akan mengimplikasikan kemunculan aktual jumlah
spesies yang tak terhingga di antara dua batas dari suatu perubahan partikular dan

38


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

ketakterhinggaan tersebut mustahil terjadi. Sedangkan yang ada pada aktualitas adalah
tegaknya mawjad individual antara batas-batas hipotetis dalam setiap perubahan, baik
perubahan pada substansi maupun Kkategori lainnya (Shadra, 2004: 204-205). Pandangan
Mulld Sadrad ini berangkat dari prinsip dasar ontologinya yaitu ashalatal-Wujad yang
merupakan pembalikan dari ontologi Peripatetik. Berikut penjelasan pengaruh ontologi ashalat
al-Wujad terhadap bagunan konsep gerak tran- substansial.

Argumen shadra dalam mendukung gerak tran-substansial didasarkan pada gagasan
ashalah wujid yang memandang bahwa wujid itu ril sedangkan quiditas itu bersifat mental
(intiza’i). Berdasarkan prinsip ashalah al-Wujid bahwa Wujld menjadi sumber realitas
sedangkan quiditas mengikuti wujld seperti bayangan mengikuti individu tertentu. Individu
mawjdd tertentu yang secara kontinyu bergerak melewati batas- batas yang dihipotesakan
berada pada satu wujid, meski kedirian mawjad individual tersebut telah berubah seiring
dengan perubahan substansinya. Dan kapan saja wujid itu satu, kuiditas juga satu, tidak
banyak. Namun jika wujid berakhir pada suatu batas dan berhenti disana maka ia
dikhususkan atau ditentukan oleh kuiditas yang mengikuti dari batas tersebut (Shadra, 2004:
205). dengan demikian, tegaknya subjek penyandang gerak hanyalah berada pada batas
hipotesa dalam suatu kesatuan gerak wujid. subjek penyandang hanya eksis di atara dua batas
yang dihipotesakan atau diabstaksikan oleh mental sehingga mahiyahnya tegak namun hakikat
pada realitas eksternal batas- batas tersebut tiada yang ada hanyalah gerak pada satu kesatuan
wujid yang kontinyu. Kesimpulannya, penerimaan akan prinsip ontologi ashalat al-wujad
menyebabkan aliran (flux) gerak menjadi suatu modus eksistensi. Dan eksistensi adalah
entitas yang bergerak itu sendiri. Pertanyaannya, pada gerak tran-substansial apa yang menjadi
subjek yang bergerak (mutaharrik)?. Pertanyaan ini muncul atas dasar prinsip ashalat al-
mahiyah. Sedangkan berdasarkan ashalat al-Wujad, eksistensi dari suatu subjek adalah subjek
itu sendiri dan gerak adalah mode dari eksistensi tersebut. jadi faktor-faktor penyusun gerak
dijelaskan secara berbeda setelah adanya prinsip ashalat al-Wujad. Berikut penjelasannya.

Dalam konsep gerak mengandaikan enam aspek pertama; penggerak (muharrik), yang
digerakkan (mutaharrik), titik awal (mabda’), titik akhir (muntaha atau ghayah), aspek yang
bergerak (ma fi hi al- harakah), waktu (zaman). Didalam konsep Mulla Sadrd, Muharrik
adalah wujad. Mabda adalah wujid bil kuwwah (wujad potensi). Muntaha adalah wujid
aktual, mutaharri adalah wujdd juga dalam tasykik yang lebih rendah dari muharrik atau
modus dari muharrik (ketika wahdah syakhsyiyyah lil wujdd), zaman adalah abstaraksi mental
terhadap wujld yang bergerak, sedangkan ma fi hi al-harakah (aspek yang bergerak) yang
dalam hal ini adalah substansi dan empat aksiden yang mengikutinya merupakan modus
eksistensi.

Pendukung gerak tran-substansial meyakini bukan hanya gerak tran- substansial yang
mungkin namun ia merupakan sesuatu yang niscaya. Pada dasarnya, jika gerak pada substansi
tidak dipandang sebagai niscaya, maka gerak pada aksiden tidak bisa dibuktikan. Mengapa
demikian?. Karena aksiden bukanlah sesuatu yang independen dari substansinya melaikan
modus dari keberadaan substansinya maka segala sesuatu yang menimpa aksiden mesti
disebabkan oleh substansinya. Dengan demikian konsekuensi dari relasi keatuan eksistensi
substansi dan aksiden tersebut maka segala perubahan yang terjadi pada aksiden pasti
disebabkan oleh perubahan yang terjadi pada substansinya.

Para pendukung gerak tran-substansial berpandangan bahwa gerak tidak lain merupakan
aliran wujad. Baik wujdd pada dirinya sendiri atau wujld pada selainnya (aksiden). Pada

39


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

wujad fi nafsihi (substansi) mengalir secara berkelanjutan yaitu gerak pada dirinya sendiri.
Demikian pula wujadli ghairihi (aksiden) dialiri oleh wujad. (Gharawiyan, 2012: 226)

Berdasarkan teori gerak tran-substansial. Ketika kita berkata bahwa substansi dari suatu
bunga bergerak ini sama seperti dengan berkata bahwa bunga tersebtu warnanya berubah.
Adakah warna yang tetap dalam proses perubahan warna bunga tadi dimana perubahan
warna diatribusikan kapadanya?. Jawabnnya tidak. Jadi tidak harus mengasumsikan
adanya subjek yang tetap dalam gerak dimana gerak dipredikasikan padanya. (Gharawiyan,
2012: 226-227)

Karena suatu gerakan itu merupakan capaian pada aktualitas baru dan kesempurnaan
melalui gerak maka setiap gerak niscaya merupakan proses penguatan dan menyebabkan
semakin sempurnanya sesuatu yang bergerak. Disini perlu dibedakan dua poin, satu, proses
penyempurnaan dari suatu gerak (motion) dan yang lain adalah peroses penyempurnaan dari
suatu subjek yang bergerak (the moving agent). Moving agent bisa saja konstan mencapai
kesempurnaan melalui gerakan tetapi kecepatan dari proses tersebut bisa yaitu kecepatan
proses penyempurnaannya bertambah atau berkurang atau tetap. Konstannya kecepatan dan
perlambatannya tidak bertentangan dengan proses penyempurnaan dalam suatu gerakan.
Contoh proses gerakan sebuah apel menjadi bertambah manis kecepatan makin manisnya
menurun tetapi tetap saja pada setiap masa lebih manis dari masa sebelumnya sekalipun
perubahannya berlangsung melambat. Konsekuensinya, mengasumsikan bahwa dalam suatu
gerak, gerak tersebut menyebabkan proses penyempurnaan bagi agent yang bergerak tidak
bertentangan dengan mengasumsikan berkurangnya kecepatan proses tersebut. (Gharawiyan,
2012: 227)

Setiap komposisi hakiki, esensinya berada pada misdaq yang menam- pung makna-
makna. Setiap sebab merupkan kesempurnaan akibatnya (anna kulla ‘illah ‘aliyah fa hiya
tamamu ma’luliha). Gerak thabi’i menuju ghayah dan ghayahnya yaitu jiwa dan sesuatu yang
ada diatasnya (wa lil ghayah al-hayah ila an tantahiy ila al-nufus wa ma fawqaha). Segala
sesuatu yang sampai pada jiwa, setelah mencapai forma jiwa akan bersatu dengan cahaya akal.
(wa mimma saya’ti fi mabahits al-nufus min ittihadiha bi nur al-‘aqli). Akal menampung
kesempurnaan segala sesuatu (anna al-’aql huwa al-asyya kulluhaa).

Kesatuan akal bukanlah kesatuan kuantitas seperti kesatuan persona persepsi inderawi
(wahdah al-’aql laysa wahdatan ‘adadiyah ka wahdah al-asykhash al-hissiyah). Karena akal
merupakan perbuatan Allah maka kesatuan akal berada pada mitsal al-wahdah al-hagqgah.
Dengan demikian akal merupakan kesatuan jam’iyyah. Mulld Sadrd mengutip pernyataan
plato yang menyatakan bahwa “mawjad-mawjad fisik memiliki forma immateri yang terdapat
di dalam alam ketuhanan”.

Tetap dan Berubah

Para filosof menyakini bahwa salah satu pembagian primer atas maujud qua maujud
adalah pembagiannya menjadi “yang berubah® dan “yang tak berubah“. Maujud “yang tak
brubah“ adalah maujud yang tidak melaui berbagai keadaan berbeda dan tidak mengalami
perubahan. Sebaliknya, maujud “yang berubah® adalah maujud yang berpindah dari satu
keadaan ke keadaan lain (Muthahhari, 2002: 94). Berubah dalam bahasa arab disebut
‘taghayyur® di ambil dari kata ‘ghair‘ yangbermakna menjadi yang lain atau berubah. Artinya
bahwa untuk mengabstraksi pemahaman di atas di butuhkan dua kondisi atau dua bagian
dari satu entitas dimana satu bagiannya hilang dan bagian lainnya datang menggantikan
bagian yang hilang tersebut. Bahkan, bisa disebut bagian hilang tersebut sebagai perubahan

40


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

dari sisi bahwa sebuah eksistensi berubah menjadi ketiadaan walaupun pada hakikatnya
ketiadaan itu tidak memiliki realitas hakiki. Hudits (sesuatu yang sebelumnya tiada menjadi
ada) bisa disebut sebagai perubahan dari sisi bahwa entitas yang sebelumnya tiada menjadi
ada. ‘tetap‘ adalah konsepsi yang biasanya diperhadapkan dengan ‘berubah‘. Baik konsep
tetap maupun berubah keduanya adalah konsep yang badihi dan tidak membutuhkan defenisi.
(Gharawiyan, 2012: 197-198)

Semua maujud alami dapat berubah karena kodrat alam itu sendiri adalah potensi
(quwwah) dan kesiapan (iati‘dad). Selain itu, ia merupakan alam petentangan antara
berbagai sebab dan alat. Namun, sebaliknya, segenap maujud di alam supranatural terlepas
dari semua jenis perubahan lantaran mereka hampa potensialitas dan kesiapan. Persoalan
yang kemudian muncul perihal maujud-maujud alami itu adalah apakah perubahan-
perubahannya bersifat seketika dan sesaat; ataukah bertahap dan berkembang sering dengan
perputaran waktu. (Muthahari, 2002: 94-95).

Perubahan bisa kita bagi menjadi dua: pertama adalah perubahan secara spontan;
kedua adalah perubahan secara berlahan-lahan seperti panasnya air. Bagian pertama disebut
dengan kaun (terjadi) dan fasad (hancur), sedangkan yang kedua disebut dengan gerak.
Gerak biasanya dilawankan dengan diam. Diam dalam hal ini bermakna bahwa secara potensi
memiliki kemungkinan untuk bergerak, tetapi pada saat ini secara aktual dalam kondisi diam.
Oleh Kkarena itu, kata diam disini tidak bisa dinisbahkan pada semua eksistensi dikarenakan
ada sesuatu yang sama sekali tidak memiliki sifat gerak seperti Tuhan. (Gharawiyan, 2012:
198)

Dalam pandangan para filosof pada umumnya ranah alam ini bisa berubah dan daya
tampungnya terhadap perubahan tersebar di seluruh bagiannya. Akan tetapi, muncul
pertanyaan apakah perubahan alam fisik itu bersifat seketika atau bertahap, ataukah sebaian
darinya berubah secara bertahap sementara yang lain seketika? Dan sekiranya memang ada
dua jenis perubahan, mana yang berubah secara bertahap dan yang mana secara seketika, dan
apa yang mendasari semua perbedaan itu?. Kemudian, andai kita mengasumsikan ada
perubahan yang seketika, pengertian kemampuan berubah (changeability) secara seketika itu
menunjukkan bahwa meski perubahan bisa saja ada, perubahan yang sebenarnya hanya terjadi
dalam saat-saat tertentu. Ujung-ujungnya, maujud-maujud itu sendiri bersifat stats semasa
berlangsungnya perubahan dalam saat-saat tertentu. Oleh karena itu, maujud-maujud tersebut
sekaligus bersifat tidak berubah dan berubahan. Tidak berubahan dalam waktu dan
berubah dalam saat-saat tertentu, yang bearti pada kebanyakan waktu tidak terjadi perubahan
pada mereka. Bisa saja dikatakan bahwa maujud-maujud itu relatif berubah dan relatif tidak
berubah dibanding dengan maujud-maujud yang ada dalam perubahan yang gradual (yaitu
maujud-maujud yang berada dalam gerakan) dan relatif berubah dibanding dengan maujud-
maujud nonmaterial yang terbebas dari segala potensialitas dan kemunfkinan kesiapan (al-
imkan al- isti‘dadi), yaitu maujid-maujid yang telah seutuhnya berada dalam aktualitas
(in act). (Muthahari, 2002: 95).

Kausalitas

Diskursus kebergantungan akibat kepada sebab jadi perdebatan khusus bagi sejumlah
aliran didalam filsafat. Di kalangan para teolog menjelaskan kebergantungan akibat terhadap
sebab dikarenakan oleh kebaharuan ( huduts). Menurut para teolog, seluruh ciptaan (makhluk)
diyakini sebagai akibat dari proses penciptaan oleh sang khaliq di dalam proses waktu.
Artinya. Makhluk mewujid sebagai sesuatu yang baharu dalam ruang waktu. Dengan

41


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

demikian, para teolog menyakini seluruh makhluk sebagai akibat bergantung kepada sebab
(khalig) dari sisi kebaharuan makhluk yaitu diciptakan di dalam waktu. Sedangkan sebagian
filosof peripatetik menjelaskan kebergantungan tershbut karena kontingensinya (mumkin).
Ketika wujid masih masih berada dalam posisi mumkin maka wujid tersebut senantiasa
bergantung kepada sebabnya. Setelah wujid keluar dari posisi mumkin menuju posisi wajib
maka wujid akibat tidak lagi bergantung pada sebabnya karena telah terbentuk pada wujud
akibat tersebut esensi baru yang idenpenden dari sebabnya. Dengan demikian, kebergantungan
kausal dala filsafat peripatetik terjadi pada mumkin al-wijad yaitu ketika masih menempati
posisi mumkin. Mulla Sadrda memberikan alternatif baru dalam menjelaskan relasi
kebergantungan kausal ini dengan menolak dua padangan diatas.

Dalam pandangan Mulla Sadra, akibat (ma’lul) adalah suatu realitas yang bergantung
secara mutlak dan hakiki kepada sebabnya (‘illat). Keber- gantungan mutlak yang bersifat
eksistensial itu dinamakan al-imkan al- fagr. Kebergantungan mutlak dan hakiki inilah yang
melahirkan kebutuhan hakiki suatu akibat kepada sebabnya. Dalam perspektif yang lebih
mendalam, akibat adalah kebergantungan dan kebutuhan itu sendiri.

Sadra mengatakan bahwa hubungan akibat dan sebab merupakan hubungan “penyinaran
(IMluminative)”, dan bahwa penyebabab (causation) itu sendiri tidak lain adalah
“penyinaran(illumination)”.

Hal yang secara tradisional diakui dalam filsafat mengenai hubungan sebab dan akibat
adalah menghadirkan eksistensi dan wujid pada akibat seingga seolah-olah pihak pertama
member pihak kedua suatu hal yang ketiga; secara berurutan yang pertama adalah sebab; yang
kedua adalah akibat; dan yang ketiga adalah eksistensi atau wujad. Gambaran penyebaban ini
melukiskan pemberi, penerima, dan sesuatu yang diberikan maupun diterima (secara terpisah-
pisah). Tentu saja, gambaran itu meyamakan hubungan antara pemberi dan penerima (wujud)
dengan hubungan (mutual) antara dua hal pada umumnya.

Sebagai missal, secorang ayah dan anak dalah dua maujid. Yang pertama merupakan
sumber bagi yang kedua, dalam arti bahwa anak berasal dari ayah. Lalu, terjadilah suatu
hubungan diantara keduanya sebagai hakikat ayah atau anak. Namun, kita tahu bahwa wujid
ayah adalah satu hal yang lain lagi, dan hubungan di antara keduanya adalah hal yang lain
lagi. Hubungan serupa tergambar pada sebab dan akibat, yang di acu sebagai hubungan
kausal: suatu hubungan antara pemberi dan penerima wujid. Hubungan sebab-akibat itu
sendiri tidak sama dengan wujid sebab atau akibat. Hubungan itu semata-mata terjadi antara
dua hal, seperti keayahan dan keanakan yang merupakan hubungan antara seorang ayah dan
anak. (Muthahari, 2002: 83).

Telaah Mulla Sadra seputar hakikat maujud dan aktualisasi mengantarkan- nya pada
kesimpulan bahwa dalam medan kausalitas hakiki (suatu kausalitas yang menjadi
bidang kajian metafisika), gambaran tentang kemajemukan pemberi, penerima, dan hubungan
antar keduanya iu adalah kerancuan yang besar. Karena, pada dasarnya, kemajemukan itu
hanya ada dalam (pencerapan) benak Kita, sedangkan dalamknyataannya, kausalitas penerima,
wujud yang diterima, dan hubungan antara keduanya tidak lain dari satu hal yang sama.
(Muthahari, 2002: 93).

Dengan demikian, wujid akibat itu sebetulnya identik dengan penciptaan. Demikian
pula hasil hubungan kausal itu identik dengan tidak penghubungan, hasil limpahan identik
dengan tindak pelimpahan, dan hasil luminasi identik dengan tindak iluminasi. Singkatnya,
alih-alih terpisah- pisah, kodrat akibat itu sesungguhnya identik dengan hubungannya dengan
sebab. Oleh karena itu, hubungan itu bersifat nonkategoris dan berbeda dengan pola hubungan

42


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

dalam wacana kategori-kategori. Hubungan itu berada di tingkat yang jauh lebih tinggi
daripada hubungan antarkategori. la tidak termasuk dalam subsntansi ataupun aksiden, tetapi
substansial dalam substansi dan aksidental dalam aksiden itulah pola keterhubungan yang
dinamai dengan “keterhubungan iluminatif’.mengingat entitas aksiden itu identik dengan
hakikat hubungannya pada sebab dan bukan sesuatu yang begitu saja terhubungkan ke sebab,
maka akibat merupakan salah satu menifestasi dan “nama” sebab. Bedasarkan itu, kita bisa
mengatakan bahwa kausalitas Ilahi sama dengan manifestasi dan penampakan-Nya. Pada
konteks inilah, konflik utama dan berkepanjangan antara para filosof dan sufi memudar.
(Muthahari, 2002: 95).

Mulla Sadra megatakan bahwa hakikat akibat ialah keterhubungan dengan sebab itu
sendiri. Akibat dan efek tak lain adalah entitas yang menyatu padu dengan sebab. Akibat
bukanlah hasil pencerahan atau iluminasi sebab pada suatu entitas sehingga akibat bergantung
pada sebabnya melalui iluminasi, melainkan merupakan inti kebrgantungan dan iluminasi itu
sendiri (karena yang ada di alam wujid hanyalah wujid sebab, tak lain dan tak bukan)
perwujudan adalah hakikat pewujud, sedangkan kebergantungan ialah hakikat objek yang
bergantung. Al hasil, Mulla Sadrd berhasil membuktikan bahwa realitas sebab-akibat sama
dengan tajalli. (Muthahari, 2002: 118).

Menurut Mulla Sadra, tindak pencipta (khalaq) dan ciptaannya (makhliiq) adlaah sesuatu
yang identik. Maka dari itu, penciptaan dan ciptaan tidak lebih dari salah satu nuansa Sebab
dan bukan hal yang terpisah darinya. Perbedaan antara tindak penyebaban dan akibat atau
penciptaan dan ciptaan semata-mata bersifat mental dan rekaan belaka.

Di samping itu, kendati terdapat keberagaman hakiki (kasrah) antara sebab dan akibat,
keberagaman itu sendiri mengacu pada satu sisi (atau suansa) kesatuan antara keduanya.
Karena, akibat bukanlah sesuatu selain sebabnya. Bahkan, akibat tak lain dari nuansa dan
berkedudukan sebagai nama dan sifat dari sebabnya. Jelasnya, bagaimana sifat merupakan
satu segi dari penyandangnya, demikian pula akibat merupakan satu segi dari sebabnya.

Oleh sebab itu, bila kita mencermati hakikat wujid segala sesuatu, mustahil kita bisa
memisahkan dari Dzat penyandangnya, yakni Allah. Namun, karena Kkita senantiasa mencerap
segenap maujud melalui esensi-esensinya yang beragam, kita melihat alam wujid secara
beragam dan bukan manunggal. Dalam konteks ini, Mulla Sadra telah berhasil mendamaikan
cara pandang hukama’ dan ‘urafa dengan membuktikan bahwa kausalitas tak lain adalah
tajalli dan tajalli tak terjadi kecuali dalam kerangka hukum kausalitas. (Muthahari, 2002: 118-
119).

Berdasarkan prinsip kehakikian wujid, tafsiran teori kausalitas ini mudah diterima.
Karena jika segala sesuatu didasari oleh wujiid bukan kuiditas maka kebutuhan mereka kepada
sebab juga bersifat eksistensial dan hakiki.

Maka dari itu, menurut Mulla Sadra tolok ukur kebutuhan akibat kepada sebabnya tidak
terletak pada watak kebergantungan suatu kuiditas.

Mulla Sadra, dalam kitab al-Syawahid al-Rububiyyah, disamping menjabar- kan burhan
shiddigin, ia juga menganalisa dan mengeritik tolok ukur yang diletakkan oleh filosof
sebelumnya berhubungan dengan kebutuhan dan kebergantungan akibat kepada sebabnya.

Berdasarkan analisanya, tolok ukur kebutuhan akibat kepada sebabnya bukan huduts,
karena huduts bermakna pernah tiada dan sekarang berada. Dalam pengertian huduts
terkandung tiga unsur, yakni wujiid, ketiadaan, dan ketiadaan sesuatu mendahului wujudnya.*

Makna ketiadaan sebagai unsur kedua adalah tidak memiliki wujid, karenanya keluar
dari lingkaran sebab-akibat (karena sebab-akibat dalam filsafat hanya terkait dengan hal-hal

43


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

yang berwujud). Walhasil, unsur ini tidak bisa dijadikan sebagai tolok ukur kebutuhan suatu
akibat kepada sebabnya.

Dan unsur ketiga, ketiadaan sesuatu mendahului wujudnya, adalah kemestian dari suatu
eksistensi dan tidak terpisah dari proses penciptaan. Unsur ini tidak lebih dari sebuah persepsi
yang bersumber dari proses perwujudan sesuatu. Kesimpulannya, unsur inipun bukan tolok
ukur kebutuhan akibat kepada sebabnya.

Sedangkan unsur pertama, wujid, adalah realitas hakiki dan secara riil hadir di alam.
Jika wujid perlu kepada sebabnya maka kebutuhannya pasti hakiki, riil, dan esensial. Dan jika
ia tidak butuh kepada sebabnya maka ketidakbutuhannya pun bersifat hakiki.

Dasar kebergantungan akibat kepada sebab bagi Mulla Sadra dikarenakan kefaqiran
wujidnya. Wujiid akibat pada hakikatnya tidak memiliki wujiid. Karenanya, akibat senantiasa
bergantung kepada sebabnya. Dalam kebergantungan tersebut, akibat senantiasa
membutuhkan limpahan wujiid secara terus-menerus kepada sebabnya. Mulla Sadra member
karakter akibat dengan istilah imkan faqri yang maksudnya, mumkin al-wujid yang
merupakan akibat, senantiasa faqir akan wujiid. Dalam relasi kausal ini, akibat tidak memiliki
esensi zat sama sekali. Yang ada adalah esensi zat

Huduts dalam makna leksikalnya berarti baru, lawan dari lama (gadim). Dalam makna
gramatikalnya (istilah), sesuatu dikatakan huduts jika sesuatu itu pada awalnya tiada (tak
tercipta) dan sekarang menjadi ada, berwujud atau tercipta. Huduts terbagi dua: pertama,
huduts zati (lawan gadim zati) yaitu sesuatu itu pernah tiada dan prosesnya menjadi ada tidak
dalam ruang lingkup waktu, seperti proses keberadaan maujud/makhluk di alam non materi.
Kedua, huduts zamani (lawan gadim zamani) yaitu sesuatu itu pernah tiada dan prosesnya
menjadi ada terkait dengan waktu, seperti proses keberadaan makhluk di alam materi ini.
sebab yang memiliki sifat. Sifat yang melekat pada esensi zat sebab itulah yang dikenal
sebagai akibat. Relasi akibat dengan sebab sepeti relasi sifat dengan zatnya yang mana sifat
tidak memiliki esensi yang terpisah atau idenpenden dari zatnya (sebab). Dalam hal ini Mulla
Sadra menggunakan ungkapan ‘ain al-rabith bil al-illah’ (esensi akibat bergantng pada
sebabnya), dengan demikian, akibat tidak mungkin dipisahkan dari sebab karena hakikat dari
keduanya berada dalam ketunggalan, di dalam kosmologi al- hikmah al-Muta’aliyyah, puncak
piramida wujid merupakan wajib al- wujid yang sekaligus bertindak sebagai sebab,
sedangkan gradasi yang ada di bawahnya merupakan imkan faqri yaitu wujid mumkin yang
sekaligus berposisisebagai akibat. Bentangan piramida wujid ini berada di dalam ketunggalan
gradaasional.

Tema besar kausalitas di dalam filsafat erat kaitannya dengan pembahasan tentang
pembagian wujid mustaqil (independen) dengan wujidrabith (bergantung). Perbedaan jenis
kebergantnagn wujid rabith terhadap wujiid mustaqil juga menyebabkan perbedaan dalam
kausalitas, di dalam objek logika terdapat pembahasan tentang eksistensi penghubung antara
subjek dengan predikat. Seperti misalnya kalimat “Ahmad berjalan”. Antara Ahmad (subjek)
dengan berjalan (predikat) pada alam mental mesti memiliki eksistensi penghubung yang
merupakan wujid yang bergantung. Eksistensi penghubung tidak memiliki kuiditas karena
ketika sesuatu memiliki kuiditas, eksistensinya besifat idenpenden sementara eksistensi
peng- hubung, eksistensinya bergantung pada subjek dan predikat. (Mulyani, 2014: 26)

44


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Gerak Tran-substansial

Salah satu doktrin Mulla Sadra yang paling khas adalah gerak tran- substansial yang
menjadi basis penjelasannya tentang banyak masalah filsafat tradisional yang sangat sulit
seperti penciptaan dunia dan semua makna “menjadi“ dari sudut pandang Yang Mahatetap dan
Mahakekal.

Teori gerak Mulld Sadrad terintegrasi dengan sistem filsafatnya yang berporos pada
prinsip asalat al-wujod. Bagi Mulla Sadra, gerak adalah bagian integral dari alam
material/jasmani, sehingga ia merupakan realitas yang objektif. Dalam sistem ontologi Sadra,
wujid adalah tunggal, dan dalam ketunggalannya wujid bergradasi dan menampilkan
beragam modus eksistensial. Modus-modus tersebut adalah manifestasi dari keragaman
intensitas “cahaya” wujld. Level terendah dari cahaya wujid itu adalah alam materi. Di alam
materi ini, modus-modus wujiid mencapai puncak keragamannya. Di sinilah ruang, waktu dan
gerak tercipta sebagai manifestasi terlemah dari wujiid yang bergradasi. Maka bagiMulla
Sadra, gerak adalah objektif. Ia adalah sebuah modus wujid, seperti halnya waktu, meskipun
dalam intensitasnya yang paling lemah sehingga keberadaannya hampir dianggap tiada (Sadra,
2002: 37). Oleh karena itu, gerak adalah hal yang substansial pada setiap realitas
material. Meskipun gerak adalah sebuah modus wujid, pada dirinya tidak memiliki realitas. la
bukan entitas atau sesuatu, seperti halnya kebanyakan modus wujiid lain. Ia adalah relasi atau
proses pembaharuan dari sesuatu, bukan sesuatu yang menjadi lokus bagi proses pembaharuan
(Sadra, 2002: 67). Dengan hakikat yang demikian, maka menjadi wajar apabila sebagian
orang menganggap gerak itu hanya fiksi dan tidak ada pada realitas. Eksistensinya
subordinat terhadap eksistensi sesuatu/entitas, baik itu yang material maupun ruhani, tetapi ia
inhern atau niscaya pada sesuatu tersebut.

Status ontologis gerak ini mendasari bangunan teori gerak Mulla Sadra yang dikenal
dengan prinsip al-harakah al-jauhariyyah. Merujuk kepada Hussein Nasr (1978: 91), al-
harakah al-jauhariyyah berarti transubstantial motion “gerak transubstansial®. Prinsip ini
mengatakan bahwa gerak pada aksiden tidak terjadi tanpa gerak pada substansi. Artinya, gerak
substansi selalu mendahului gerak pada aksiden. Prinsip ini membalik prinsip gerak
Aristotelian yang hanya meyakini gerak pada aksiden. Menurut Mulla Sadra, secara
eksistensial aksiden-aksiden selalu mengikuti atau bergantung kepada eksistensi substansi
(Sadra, 2002: 67). Sehingga apabila terjadi gerak pada aksiden, ini menunjukkan bahwa telah
terjadi gerak pada substansi. Perubahan pada aksiden tersebut berasal dari perubahan pada
domain substansi. Dengan kata lain, gerak aksidental adalah efek dari gerak substansial.

Sebagian para filosof membagi esensi-esensi wujiid mumkin pada substansi dan aksiden,
esensi- esensi yang dalam wujudnya tidak butuh pada objek disebut dengan substansi,
sedangkan yang butuh pada objek tersebut dengan aksiden. Dengan kata lain, aksiden
adalah kondisi atau sifat bagi wujid lain. Contohnya esensi ‘manusia‘ adalah substansi,
sedangkan esensi ‘sedih‘ adalah aksiden. Hal ini karena ‘sedih® mewujud dalam substansi
manusia , tetapi manusia tidak butuh pada ‘sedih‘. Conoh aksiden adalah warna benda.
Sebagaimana kita ketahui bahwa warna senantiasa mewujud pada benda. Dan karena itu
warna adalah aksiden dan benda adalah objeknya.(Gharawiyan, 2012: 178)

Filosof Ibn Sina, mengikuti filsafat alam Aristoteles dengan menerima gerak (al-
harakah) hanya dalam kategori-kategori kuantitas (kamm), kualitas (kaif), situasi (wadh®), dan
ruang/tempat (‘ain), yang semuanya adalah aksiden dan secara eksplisit menolak
kemungkinan gerak dalam kategori substansi. Argumen utama Ibn Sind adalah bahwa gerak
mensyaratkan suatu subjek yang bergerak, dan jika substansi suatu objek berubah melalui

45


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

gerak trans-substansial, maka tidak akan ada subjek bagi gerak. (Nasr & Leaman, 2013: 918-
919)

Mulla Sadra menentang langsung tesis ini dengan mengatakan bahwa setiap perubahan
aksiden suatu objek sebenarnya mensyaratkan perubahan substansinya karena aksiden tidak
mempunyai eksistensi yang bebas dari substansi (Nasr & Leaman, 2013: 918-919). Menurut
Mulla Sadra, tidak mungkin gerakan hanya terjadi pada aksiden (al-‘arad) karena aksiden
selalu bergantung pada substansi. Jika terjadi gerakan pada aksiden, hal tersebut jelas
menunjukkan gerakan yang terjadi pada substansi. Jika dapat terjadi (gerakan) pada kuantitas
dan kualitas serta bagian-bagiannya yang tidak terbatas diantara keduanya secara potensial,
maka wujid selalu membaru dalam identitasnya, baik pada kuantitas maupun kualitas. Dengan
demikian, gerakan tersebut dapat juga terjadi pada substansi sehingga merupakan hal
yang memungkinkan bagi substansi untuk menguat dan menjadi lebih sempurna dalam wujiid
tanpa merusak identitas dan kesatuan substantifnya. Perubahan benda pada tingkat aksiden
menunjukkan secara jelas perubahan substansial tersebut. Pada tingkat aksiden, apel semula
bewarna hikau tua, kemudian berubah menjadi hijau muda, merah, dan kuning. Pada tingkat
substansial, apel semula buah muda, sedang, ranum, dan busuk. (Al-Walid, 2012: 49-51)

Gerakan transubstansial terjadi meliputi segala sesuatu, baik pada jasmaniah
maupun pada ruhaniah. Manusia, maenurut Mulla Sadra, sesuatu yang awalnya berasal dari
materi pertama (al-maddah al-aula) yang bergabung dengan bentuk (siirah), melalui gerakan
transubstansial, unsur- unsur tersebut mengalami perkembangan dan perubahan, materinya
berkembang menjadi gumpalan darah, kemudian janin, baji, anak-anak, remaja, dewasa, tua
dan hancur, sedangkan bbentuknya berkembang menjadi jiwa bergerak (an-nafs al-
mutaharikkah), kemudian jiwa hewani (an-nafs al-hayawaniyyah), dan jiwa manusia (an-nafs
al-insaniyyah). Gerakan transubstansial yang terjadi pada materi menuju kehancuran,
sedangkan gerakan transubstansial yang terjadi pada jiwa menuju kesempurnaan. (Al-
Walid, 2012: 50-52).

Ia menegaskan bahwa selalu ada “beberapa subjek* (maudhii‘un ma) bagi gerak
sekalipun kita tidak bisa menetapkan dan menentukannya bedasarkan. Mulla Sadra
menegaskan bahwa seluruh alam fisik dan bahkan alam psikis atau imajinal (khsysli) hingga
arketipe yang tetap (al-a‘yan al- tsabitah) atau bersinar terus bergerak atau berada dalam
proses menjadi. Sebab jika tidak demikian, emanasi (faidh) Wujud tidak mungkin menjangkau
segala sesuatu. Doktrin Mulla Sadra disebut al-labs ba’d al- labs. Ini menunjukkan bahwa
bentuk dan materi suatu maujud menjadi materi bagi bentuk yang baru dan bahwa proses ini
berlangsung terus- menerus seakan- akan seseorang meletakkan sebuah lapisan diatas
lapisan lainnya. Semua maujud di dunia ini bergerak secara vertikal sebagai akibat dari gerak
trans-substansial hingga wujid-wujid itu mencapai tataran realitas arketipe mereka. Sperma
menjadi janin dan tumbuh menjadi bentuk bayi yang kemudian lahir dan terus berkembang
dari suatu bentuk ke bentuk lain sehingga mencapai kematangan penuh, kemudian tubuh
menjadi melemah justru ketika jiwa bekembang semakin kuat sampai seseorang meninggal
dunia dan mencapai “dunia khayali“ (imaginal world) dan puncaknya Kelahiran Ilahi.
Setiap keadaan dari gerak ini mengandung bentuk-bentuk yang terdapat pada keadaan
eksistensi  sebelumnya, meskipun gerak transubstansial ini berlanjut terus di sepanjang
tahapan- tahapan tersebut. (Nasr & Leaman, 2013: 919-920).

Dengan bahasa lain, Mulla Sadra juga mendefinisikan substansi sebagai tabi‘ah “tabiat
atau sifat dasar™ (nature) (Kamal, 2013: 58). Apabila ia tetap, maka atribut-atribut lain yang
menempel atau bersandar kepadanya pun akan tetap. Tetapi hal ini tidak mungkin, sebab

46


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

segala sesuatu di alam materi ini berada dalam perubahan yang terus-menerus. Perubahan
yang terjadi pada diri tabiat ini menyebabkan perubahan pada atribut-atributnya. Tabiat eksis
pada setiap realitas, dan bahkan merupakan inti realitas itu sendiri. Sebagai contoh, pada kasus
pohon mangga seperti yang disebutkan sebelumnya. Gerak pada aksiden mencakup:
tubuhnya yang semula kecil menjadi besar, yang semula pendek menjadi tinggi, batangnya
yang semula lemah menjadi kokoh, daunnya yang semua hijau menjadi kuning,
rantingnya yang semula satu menjadi banyak, bunganya menjadi buah, akarnya menjadi
panjang dan bercabang, dan seterusnya. Gerak pada substansi sebenarnya tidak bisa dideteksi
secara inderawi. Tetapi secara empiris, deteksi atas gerak substansial dapat disematkan pada
kondisi dari kedirian sesuatu tersebut. Pada contoh pohon mangga ini secara berurutan
misalkan: biji/benih, kecil/muda, sedang, dewasa, kemudian tua. Diri pohon itu tetap tetapi
berubah level kualitas kejiwaannya.

Pola gerak yang terjadi pada aksiden beriringan dengan gerak pada substansi
namun tidak searah. Menurut Mulla Sadra, gerak pada substansi menuju pada vitalitas dan
kesempurnaan wujidiyyah, sedangkan gerak aksiden menuju kepada keragaman (Sadra, 2002:
85). Gerak pada substansi dan aksiden ini terjadi pada semua realitasdalam semua level wujid
yang ada. Merujuk kembali kepada prinsip tashkik al-wujud, ini berarti bahwa substansi
bergerak mendekati sumber pancaran wujid untuk menyem- purnakan kualitas wujudnya.
Dalam gradasi wujid, semakin jauh dari wa jib al-wujad semakin lemah kualitas wujudnya
dan semakin kurang kesempurnaannya, dan sebaliknya. Realitas yang paling sempurna
wujudnya adalah yang paling dekat dengan wajib al-wujid. Secara kolektif, semua realitas
yang ada di alam materi ini memiliki kualitas wujid yang paling lemah, karena alam materi
adalah pancarannya yang terjauh.

Gerak transubstansial adalah perjalanan substansi untuk naik ke level-level
kesempurnaan wujudnya. Perjalanan ini terjadi pada setiap realitas di alam semesta ini.
Artinya, seluruh entitas yang terhampar di seluruh penjuru alam ini, termasuk yang terkadang
oleh manusia dianggap tidak berharga seperti pasir, debu, rumput, kotoran, lumpur, dan lain
sebagainya. Secara kolektif semuanya berada dalam pergerakkan menuju puncak kesem-
purnaan yaitu Allah selaku wajib al-wujad. Tetapi karena satu dan lain hal, mereka tidak
menyadarinya. Seperti diakui oleh Mulla Sadra sendiri, contoh yang paling jelas dari
perjalanan transubstansial ini adalah pada proses evolusi manusia (Sadra, 2002: 53). Bahkan
dengan daya kesadaran yang dimilikinya, seorang manusia dapat melakukan akselerasi atau
memper- cepat perjalanan transubstansialnya hingga sampai di batas puncak
kesempurnaan yang dapat dicapai oleh sebuah realitas (maujiid). Dia mendahului realitas-
realitas lain di alam semesta ini, meskipun di sisi lain dia masih dalam posisi bersemayam di
dalam jasadnya. Dialah yang disebut al-insan al —kamil “manusia sempurna“. Sebagaimana
realitas yang lain, secara fundamental manusia adalah gabungan dua unsur yaitu al-maddah al-
iila “materi pertama“ dan siirah

“forma/bentuk®. Di posisi awal ini kedua unsur tersebut berada pada posisi eksistensial
yang setara, namun kemudian mengalami pergerakkan ke arah yang berbeda. Materi pertama
sebagai aksiden berkembang menjadi badan fisik, sedangkan forma berevolusi menjadi jiwa
sebagai substansi bagi tubuh (Al-Walid, 2012: 51). Selanjutnya, perjalanan badan mengikuti
perjalanan jiwa dan bahkan dikendalikan oleh jiwa, hingga pada titik tertentu keduanya
kembali berpisah. Wallahu ‘alam

47


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Bibliografi

Abdulfatah, Imam, Madkhal Ila al- Metafisika (Kairo: Nahdlah Mishr, 2009)

Adang, Yesmil Anwa, Sosiologi untuk Universitas (Bandung: Refika Aditama, 2013) Aini,
Nurul , & Philipus, Ng., Sosiologi dan Politik (PT: Raja Grafindo Persada, 2006)

Al-Farliqi, Ismail R, “Mengislamkan Ilmu-ilmu Sosial” dalam Islamisasi [lmu-ilmu Sosial
(Yogyakarta: PLP3M, 1985)

Al-Walid, Kholid, Perjalanan Jiwa Menuju Akhirat;Filsafat Eskatologi Mulla Shadra, (Jakarta:
Sadra Press, 2012)

Awani, Ghulam Reza dkk, Islam, Iran & Peradaban: Peran dan Kontribusi Intelektual Iran
dalam Peradaban Islam. Terj. Andayani dkk (Yogyakarat: Rausyan Fikr Institute, 2012)

Bagir, Haidar, Buku Saku Filsafat Islam (Bandung: Mizan, 2005)

Bagus, Lorens, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002) Fakhry, Majid,
Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, terj. Zaimul

Am (Bandung: Mizan, 2001)

Gharawiyan, Mohsen, Pengantar Memahami Buku Daras Filsafat Islam, terj. Muhammad Nur
Djabir (Jakarta: Sadra Press, 2012)

Hadiwijono, Harun, Seri Sejarah Filsafat Barat 2 (Yogyakarta: Kanisius, 2010) Hadiwijono,
Harun, Seri Searah Filsafat Barat 1 (Yogyakarta: Kanisius, 2012)

Haerdiman, F. Budi, Filsafat Modern (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004)

Hunt. L Paul, Chester, & B. Horton, Sosiologi, terj. Aminuddin dan Tita Sobari (Jakarta:
Erlangga, tth), jilid KE-2.

Jurdi, Syaifuddin, Sosiologi Islam & Masyarakat Modern: Teori, Fakta dan Aksi Sosial
(Jakarta: Kencana, 2010)

Kalin, Ibrahim, Knowledge in Later Islamic Philosophy: Mulla Sadra onExistence, Intellect
and Intuition

(New York: Oxford University Press, 2010).

Kamal, Muhammad, “Dressing after Dressing: Sadra’s Interpretation of Change,” Open
Journal of Philosophy, 3, 2013.

Labib, Muhsin, “Hawzah IImiyah Qum: Ladang Peternakan Filosof Muslim Benua Lain,”
Jurnal al-Huda 3(9), 2003

Marhaba, Muhammad Abdurrahman, Ma'a al-Falsafah al-Yunaniyah (Bairut: Mansyurat
'‘Uwaidat, 1988)

Mulyani, “Gerak Substansi dan Implikasinya Terhadap Relasi Jiwa dan Tubuh dalam Al-
Hikmah Al-Muta’aliyya,” Thesis Master, Jakarta, [CAS —Paramadina, 2014

Mutahhari, Murtada, Masyarakat dan Sejarah: Kritik Islam atas Marxisme dan Teori Lainnya
(Bandung: Penerbit Mizan, 1993).

Mutahhari, Murtadha, Filsafat Hikmah; Pengantar Pemikiran Sadra, terj. Tim Penerjemah
Mizan (Bandung: Mizan, 2002)

Mutahhari, Murtada, , Duriis Falsafiyyah fi Sharh al-Mandhiimah (Lebanon: Shams al-
Mashreq for The Cultural Services, 1994), juz I1.

Nasr, Sayyed Hossein & Leaman, Oliver, Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam, terj. Tim
Penerjemah Mizan (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2013)

Nasr, Seyyed Hossein, Sadr al-Din Shirazi and His Transcendent Theosophy (Iran: Institute
for Humanities and Cultural Studies, 1978)

48


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5 (1) January 2018, 33-49
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Arsyad, Konsep Gerak Mulléa Sadra: Suatu Tinjauan Filsafat

DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Nur, Muhammad, Wahdah Al-Wujid Ibn Arabi & Filsafat Wujid Mulla Sadra (Makassar:
Chamran Press, 2012)

Rahman,Fazlur, Filsafat Sadra, terj.Munir Muin (Bandung: Pustaka, 2000) Raho, Benard Raho
SVD, Teori Sosiologi Modern (Jakarta: Prestasi Pustaka

Karya Raya, 2007)

Russel, Betrand, Sejarah Filsafat Barat: Kaitannya dengan Kondisi Sosio- politik Zaman Kuno
hingga Sekarang (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), Cet. Il

Sadra, Mulla, al-Hikmah al-Muta“aliyyah {1 Al-Asfar al-'Aqgliyyah al- Arba'ah (Beirut: Dar al-
Ihya al-Turats al-Arabi, 1981), juz I, II, 11, VIII, IX.

Sadrd, Mulla, Kearifan Puncak (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), Cet. 11

Sadra, Mulla, Manifestasi-Manifestasi llahi (Jakarta: Sadra Press, 2001) Soekanto, Soerjono,
Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: RajaGrafindo

Persada, 1999), cet. 28

Supriyadi, Eko, Sosialisme Islam: Pemikiran Ali Syariati (Yogyakarta: Rausyan Fikr Institute,
2013)

Suyanto, Bagong, & Narmoko, J. Dwi, Sosiologi: Teks Pengantar & Terapan (Jakarta:
Kencana, 2007)

Syari’ati, Ali, Paradigma Kaum Tertindas, terj.Saifullah Mahyuddin (Jakarta: Al-huda, 2001),
CET.2

Syari’ati, Ali, Sosiologi Islam, Pandangan Dunia Islam dalam Kajian Sosiologi untuk
Gerakan Sosial Baru, terj. Arif Mulyadi (Yogyakarta: Rausyan Fikr Institute, 2013)

Syari’ati, Ali, Ummah & Imamah: Konstruksi Sosiologi Pengetahuan dalam Autentisitas

Ideologi dan  Agama, terj. Afif Muhammad (Jakarta:Rausyan Fikr

Institute, 2014)

Taba’taba’i, Muhammad Hussein, Bidayah al-Hikmah (Qum: al-Mugaddas, Muassasah al-
Nasyr al-Islamiy, 1382 H)

Veeger, K.J, Realitas Sosial: Refleksi Filsafat Sosial atas Hubungan Individu Masyarakat
dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi (Jakarta: Gramedia, 1985),

Wirawan, 1.B, Teori-Teori Sosial dalam Tiga Paradigma: Fakta Sosial, Defenisi Sosial dan
Perilaku Sosial (Jakarta: Kencana, 2012).

49


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

