/

—
-
-

Journal: = (o

Culture, Economy, and Social Changes e le— s ]

- —
- - - - e

- P~ - —_— =

- - ————— C—— = -

Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas
Pemerintahan di Indonesia

Regina Citra Arini
Mahasiswa Sekolah Pasca Sarjana Program Studi Islam Universitas Paramadina dan alumnus Universitas
Nasional Jakarta.
reginacitra@gmail.com

Abstract: Today the 45th generation which can be categorized as the first generation that
gave birth to the Republic of Indonesia, there are still many people, but in the same period the
second and third generations have also emerged. In this case, in the third generation in a
country, where this generation is soft and connoisseurs of power and prosperity, without hard
work and creativity, the country experiences destruction, because this generation is immersed
in luxury, timid and loses the meaning of honor, courage and courage. The BLBI case, Mega
KKN at Pertamina, the case of Bank Bali and the architect of social unrest in various regions
are indicators of the existence of the second and third generations. Ibn Khaldun believed that
a society which at first was good or at least neutral was damaged by a uncivilized group of
people.

Keywords: Indonesia, Ibnu Khaldun, peradaban, agama.

Pendahuluan

Pemikiran politik Islam menjadi bagian yang terpenting dalam membentuk suatu negara
terutama dalam sejarah intelektual manusia secara umum. Pemikiran ini terdiri atas sebuah
tradisi yang koheren dan berkelanjutan, terpisah dari tradisi Barat dan memiliki logikanya
sendiri.Harun Nasution, berkesimpulan bahwa dalam Al Qur’an tidakditemukan ayat yang
dengan tegas membicarakan soal pembentukan negaradan sistem pemerintahan yang harus
berlaku dalam Islam. Yang pentingadalah dilaksanakannya ajaran Islam  dalam
masyarakat.2M. Amin Rais, lebih tegas lagi mengatakan bahwa dalam Al Qur’andan Sunnah
tidak ada perintah yang menyatakan unutk mendirikan negaralslam. Hal ini menunjukkan
keabadian wahyu yang di dalamnya memuatetik dasar, serta norma-norma kemudian
menyerahkan hal detail pada akalmanusia dengan jalan ijtihad.3Keyakinan Nurcholish Madjid
terhadap prinsip-prinsip universaldalam Al Qur’an adalah puncak spiritual dalam mencari
solusi atasketimpangan Islam dan keadilan serta krisis kemanusiaan (human crisis).
lamenggunakan istilah tauhid terhadap tema-tema yang dirujuk dari Al Qur’anseperti ibadah,
zakat, dzikir atau Islam, iman dan ihsan sebagai metode.

Jika melihat sejarah kembali, bahwa abad pertengahan dalam sejarah Islam, merupakan
abad penuh pemikir dan pemikiran dalam berbagai bidang. Salah satu pemikir (ahli) pada
waktu itu adalah 1b Khaldun, seorang ahli pikir Islam yang jenius dan termasyhur di kalangan
intelektual modern. Abdurrahman ibn Khaldun (Tunisia 1332 - Kairo (1406)4 menjalani
kehidupan yang penuh gejolak, bahkan untuk ukuran para intelektual muslim. la
mendapatkan pendidikan agama konvensional dan bisa mempelajari filsafat secara
ekstensif dengan membaca karya-karya Plato, Ibn Sina dan Ibn Rusyd yang melaluinya ia
mengenal Aristoteles. Bagi pemuda yang antusias ini metafisika adalah ilmu yang paling
mulia, orang yang memahaminya akan sangat bahagia karena  ilmu-ilmu Ilain
membutuhkannya sementara ia tidak membutuhkan ilmu yang lain.

Pengalaman politik 1bn Khaldun menjadi latar yang baik bagi pemahamannya mengenai

30


mailto:reginacitra@gmail.com

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

masyarakat politik dan bagi pemanfaatan sumber-sumber historis. Mugaddimah-nya secara
unik mengombinasikan genre fikih, Nasehat kepada Raja dan filsafat. Namun, pada satu
kesempatan ia menyatakan bahwa ia lebih merasa asyik dalam analisis empiris data-data
historis bukan dalam bidang fikih atau teologi.

Dalam karya-karya IbnKhaldun dapat dilihat penguasaannya terhadap berbagai disiplin
Ilmu Pengetahuan, seperti sejarah, sosiologi, dan politik sehingga tidak mengherankan apabila
Ibn Khaldun dikategorikan menjadi ahli sejarah, sosiologi, dan politik. Bahkan banyak orang
yang mengatakan bahwa Ibn Khaldun adalah makhluk yang paling penting dan paling
terhormat dalam alam semesta.6 Dalam mengemukakan konsep politiknya Ibn Khaldun tidak
dapat lepas dari kenyataan yang dihadapi dan dialami.

Disatu pihak ia melihat ikatan-ikatan bermasyarakat, bernegara dan berperadaban pada
umumnya sebagai sesuatu yang berkembang terlepas dari agama, tetapi dipihak lain Ibn
Khaldun adalah seorangmuslim dan tentu saja sangat mempengaruhi sikapnya dalam
memandang masalah Tuhan, manusia dan masyarakat. Makalah ini akan mencoba
menggambarkan mengenai konsep yang ditawarkan oleh 1bn Khaldun mengenai negara dan
pemerintah, dengan penjelasan utamanya mengenai Ashabiyyah dan perannya dalam
pembentukan negara, kejayaan dan keruntuhannya.

Teori Perubahan Sosial Ibn Khaldun

Teori perubahan sosial Ibn Khaldun merupakan pengembangan teori Aristoteles tentang
asal-usul masyarakat politik yang telah diislamkan. Dia kemudian membahas bagian-bagian
dunia yang dapat ditempati serta pengaruh iklim dan lingkungan termasuk makanan atas
manusia dengan cara seperti yang telah ditempuh oleh Fernand Barudel.Lalu ia memusatkan
perhatiannya pada masalah alat produksi.”Perbedaan kondisi diantara manusia merupakan
hasil dari perbedaan cara-cara mereka dalam mencari nafkah.Sebagian orang hidup dengan
bertani yang lain dengan beternak.7 Seraya mengakui pentingnya aspek yang disebut oleh
Marx“landasan ekonomi”, Ibn Khaldun memunculkan dua kategori sosial fundamental
(komunitas pedalaman, masyarakat primitive, daerah gurun) dan kehidupan kota, masyarakat
beradab.Keduanya, merupakan fenomena yang “alami” dan ‘“niscaya”.Untuk bertahan
komunitas pedalaman atau masyarakat kesukuan harus memiliki sentimen kelompok
(ashabiyyah).Sentimen yang sangat penting ini didefinisikan sebagai “cinta dan kasih sayang
seorang manusia kepada saudara atau tetangganya ketika salah satu darinya diperlakukan
secara tidak adil atau disakiti”. Perasaan itu muncul dari hubungan kekeluargaan atau yang
sejajar dengannya (seperti hubungan kebangsaan). Menurutnya,‘tidak ada seorangpun yang
dapat mengenyahkan sentimen tersebut.

Ibn Khaldun secara khusus mendefinisikan “ashabiyyah sebagai kekuatan pendorong
dalam perjalanan sejarah manusia; kekuatan militer suatu kelompok dan potensinya sebagai
pemain politik ditentukan oleh apakah ia mempunyai ashabiyyah atau tidak.“ Sentimen
kelompok menghasilkan kemampuan untuk bertahan dan menentang klaim-klaim seseorang.
Siapapun yang tidak memilikinya, maka ia terlalu lemah untuk melakukan sebagian dari
semua hal itu”. Dari semua elemen ini muncul teori Ibn Khaldun tentang perkembangan
perubahan dan kemerosotan.Tujuan (takdir, tujuan akhir) ashabiyyah adalah pembentukan
kerajaan(mulk)9 Sesungguhnya dalam kelompok apa pun memiliki sentimen kelompok,satu
orang di antara mereka pasti akan muncul sebagai kekuatan Pengendali; ia dapat memaksa
orang lain untuk menerima keputusannya dan karenanya kedudukan sebagai kepala suku
hingga tahta raja (mulk:kedaulatan) senantiasa menjadi idaman manusia.Dengan kata lain

31


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

manusia cenderung menciptakan atau mengambil alih kepemimpinan (negara).

Salah satu ciri kedaulatan adalah pembangunan kota-kota dan pada aspek inilah 1bn
Khaldun mempertimbangkan secara detail eksistensi kota-kota dan kehidupan kota, peradaban
yang menetap, kategori kedua eksistensi sosial yang ia kontraskan dengan komunitas
pedalaman.10Sementara kota kecil dan kota besar adalah produk sekunder dari
kedaulatan.Dinasti dan kerajaan (mulk) adalah bentuk perkembangan final dalam
peradaban manusia dan kota-kota adalah bahan dasar material mereka.

Karya Ibn Khaldun

Ibn Khaldun mendapat gelar Waliyyuddin, ia lahir di Tunisia pada awal bulan
Ramadhan 732 H. (1332 M) dan meninggal di Kairo Mesir pada tanggal 25 Ramadhan 808 H.
Ibn Khaldun merupakan tokoh muslim terkemuka, bahkan di zamannya ia dikenal sebagai
ilmuan pioner yang memperlakukan sejarah sebagai ilmu serta memberikan alasan-alasan
untuk mendukung fakta-fakta yang terjadi.11 Ibn Khaldun juga terkenal sebagai ilmuan
sosiologi, ekonomi, politik, serta pernah juga terjundalam kancah politik praktis. Itu semua
tidak terlepas dari latar belakangnya yang pernah menjadi politisi, intelektual, sekaligus
aristokrat. Bahkan sebelum pindah ke Afrika, keluarganya pernah menjadi pemimpin politik
di Moor Spanyol. Pendidikan Ibn Khaldun dimulai dari ayahnya sendiri yang bertindak
sebagai guru pertama. Selain itu, Ibn Khaldun juga belajar ilmu logika, teologi, matematika,
dan juga astronomi kepada Abu Abdillah Muhammad Ibn Ibrahim al-Arabi.

Secara garis besar kehidupan IbnKhaldun keterlibatan dalam dunia politik pada masa itu
ditandai oleh kemajemukan kerajaan-kerajaan Islam yang menyebabkan dunia politik penuh
dengan intrik. Ibn Khaldun tidak mengelak dalam berbagai intrik politik tersebut. Latar
belakang pendidikan- nya telah membedakan ia dengan tokoh politik kala itu. Disamping
terlibat penuh dengan dalam dinamika intrik, ia juga menyempatkan diri sebagai pengamat
perilaku- perilaku politik kaum elit.12 Karir politiknya dimulai sebagai tukang stempel surat
dalam pemerintahan Ibn Tafrakin. Ketika Ibn Tafrakin ditaklukan Abu Zaid, dalam
sebuah intrik dan perebutan kekuasaan, Khaldun melarikan diri dan bekerjasama dengan
Sultan Abu Inan di Tlemeen sebagai sekretaris Sultan Abu Inan dari Fress Maroko.
Selanjutnya Khaldun melibatkan diri ke dalam sebuah intrik politik dimana ia bekerjasama
dengan rival Sultan Abu Inan, Amir Abu Abdullah Muhammad, untuk merebut kekuasaan
sang sultan. Intrik ini melahirkan malapetaka bagi Khaldun. la dipenjara Sultan Abu Inan
selama dua tahun begitu persengkokolan politik dan kekuasaan tersebut ditumpas.
Selanjutnya Khaldun mengabdi pada Abu Salim penguasaMaroko. Khaldun diangkat sebagai
sekretaris dan penasehatnya. Pada tahun 1361 karena terjadi intrik politik yang menyebabkan
terbunuhnya Abu Salim, lagi-lagi 1bn Khaldun dicurigai, dan memaksanya untuk pindah ke
Granada.13 Setelah Abu Salim wafat pada tahun 1362, Khaldun bergabung dengan
pemerintahan Muhammad V dari Granada. Sang raja menjadikannya duta besar. Tugas yang
pernah diembannya adalah sebagai utusan Sultan Muhammad V untuk memenuhi Pedro dari
Castilla, Spanyol. Khaldun bahkan dipercaya sebagai wakil penuh sang raja karena ia
bertindak sebagai penandatangan perjanjian perdamaian antara kedua Negara. Karena situasi
tidak bersahabat dan kebetulan mendapat undangan dai Abu Abdullah (Penguasa Bougie)
untuk diangkat menjadi Perdana Menteri, maka pada tahun 1365 ia memenuhi undangan
tersebut. Namun pada tahun berikutnya ia pindah ke Konstantin menjadi pembantu Raja
Abdul Abbas. Kemudian setelah merasa tidak dipercaya lagi menduduki jabatan penting, Ibn
Khaldun memilih menetap di Biskra. Akhirnya, disanalah ia memutuskan untuk meninggalkan

32


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

panggung politik praktis yang dulu pernah melambungkan dan membesarkan namanya, lalu
lebih memilih menekuni bidang kesarjanaannya. Nampaknya Ibn Khaldun merasa lelah dalam
petualangan politiknya dan memutuskan untuk hidup menyendiri guna menyusun karya-
karyanya di benteng Banu Salamah. Dalam masa kontemplasi yang relatif singkat inilah
Khladun berhasil  menyelesaikan salah satu karya monumentalnya, Al-lbar beserta
Mugaddimahnya.

Meskipun Ibn Khaldun hidup pada masa di mana peradaban Islam mulai mengalami
kehancuran atau menurut Nurcholis Madjid, pada saat umat Islam telah mengalami anti
klimaks perkembangan peradabannya, namun ia mampu tampil sebagai pemikir muslim yang
kreatif, yang melahirkan pemikiran-pemikiran besar yang dituangkan dalam beberapa
karyanya, hampir seluruhnya bersifat orisinil dan kepeloporan.

Berikut ini beberapa karya Ibn Khaldun yang cukup terkenal, antara lain: Kitab al-I’bar
wa Dhuan al-Mubtada’ wa al-Khabar fi Ayyam al A’rab wa al-‘Ajam wa al- Barbar wa man
‘Asharahiim min Dzawi alSuthan al-Akbar.

Karya yang dilihat dari judulnya mempunyai gaya sajak yang tinggi ini dapat
diterjemahkan menjadi; oleh karena judulnya terlalu panjang, orang sering menyebutnya
dengan kitab al-‘Ibar saja, atau kadangcukup dengan sebutan Tarikh Ibn Khaldun.

Kitab Mugaddimah Ibn Khaldun

Kajian yang menyangkut masalah-masalah sosial, para Khaldunian cenderung
menganggapnya sebagai ensiklopedia.

Kitab al-Ta’rif Ibn Khaldun wa Rihlatuhu Garban wa Syarqan

Ini adalah kitab otobiografi Ibn Khaldun secara lengkap di mana ia dipandang sebagai
orang besar abad pertengahan yang paling sempurna meninggalkan riwayat hidupnya.

Pengalaman Politik Ibn Khaldun

Ibn Khaldun bekerja pada pemerintahan di bawah beberapa pemimpin kecil di Maroko
dan Granada; ia bertugas dalam sebuah misi perdamaian kepada Pedro si Bengis dari Kastil
(1364) dan karenanya ia mengenal politik dunia Kristen.Dia menjalin hubungan yang akrab
dengan Ibn al-Khatib,wazir Granada. Ibn Khaldun sangat cerdik, tahu kapan mengubah
aliansi;ia mempunyai bakat khusus untuk memahami dan bernegosiasi dengan suku- suku
nomad negeri itu.Pada titik inilah menurut Muhsin Mahdi ia mulai merasa terpanggil
untuk melibatkan diri dalam upaya mereformasi masyarakat melalui kekuatan sendiri atau
mendorong raja agar menjadi pemimpin yang bijak.17Akan tetapi pada usia 36 ia
menyatakan dirinya terbebas dari jabatan.la menyatakan,disamping itu aku sudah terlampau
lama mengabaikan soal-soal pengetahuan karena itu aku memutuskan berhenti dia dari
urusan pemerintah dan mengabdikan seluruh hidupku untuk belajar dan mengajar. Itu terjadi
7 tahun sebelum ia menetap bersama keluarga di dekat Oran dan akhirnya dapat menikmati 4
tahun masa pembelajaran tanpa henti (13 75-1379) sebuah pengalaman luar biasa bagi
seorang pakar para periode ini.

Nilai — Nilai Politik 1bn Khaldun

Masyarakat primitif dan kaum urban masing-masing terkait dengan nilai- nilai moral
public; nilai- nilai badawah secara keseluruhan dianggap lebih menguntungkan oleh Ibn
Khaldun ketimbang nilai-nilai hadharah. Nilai- nilai politik dipertimbangkan terutama karena
dampaknya terhadap keberhasilan politik, naiknya kekuasaan, stabilitas, instabilitas dan
kebobrokan masyarakat.Syariat sebaliknya dilaksanakan demi kepentingan syariat sendiri

33


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

norma-normanya harus dijunjung tinggi dalam semua keadaan.Tidak ada yang berpendapat
bahwa pengalaman syariat akan menghalangi dawlah.18Dalam hal ini pandangan Ibn Khaldun
tentang proses historis bersifat Allah-sentris dan tidak dapat disejajarkan.Kemurahan hati dan
perlakuan yang baik memenuhi kehidupan rakyat dan bersifat ramah kepada mereka akan
memperpanjang kekuasaan dinasti itu.lbn Khaldun mengatakan bahwa seorang raja tidak
dapat memerintah dengan baik sendirian ia harus memanfaatkan hukum yang berlaku yang
diterima dan dipatuhi oleh rakyat yang pada dasarnya adalah syariat.

Ekonomi Politik dan Tugas Pemerintah

Pada saat yang sama tugas jabatan publik di jelaskan secara terperinci. Kajiannya
meliputi kepedulian terhadap kaum miskin, orang-orang yang mengalami kecelakaan para
janda dan anak yatim serta kaum muslim yang tengah menderita. Secara umum setiap
pemimpin muslim harus menjalankan fungsi standar penguasa publik dengan penuh
kebajikan, dia harus melindungi umat dari musuh-musuhnya, menjalankan hokum, mencegah
kekerasan terhadap manusia dan harta benda serta memberikan rasa aman. Salah satu fungsi
pemerintahan adalah mengatur dan mengembangkan ekonomi dalam membahas ekonomi
politik perkotaan, Ibn Khaldun memulai dengan bahasan umum ilmu ekonomi yang
menyangkut makna dan penjelasan yang sebenarnya tentang penghidupan dan keuntungan
sumber mata pencaharian ialah pertanian, perdagangan, industri yang terdapat di kota-kota
maju.Penguasa harus menjamin mata pencaharian rakyatnya, mengawasi proses transaksi di
antara rakyat, timbangan ukuran dan juga mata uang sehingga mereka senantiasa berlaku
jujur.

Pandangan ilmu Khaldun terhadap ekonomi didasarkan atas konsep lingkaran
kekuasaan dengan versi yang sedikit berbeda karena itu suatu perkembangan ekonomi dan
peradaban bergantung pada terjaminnya keamanan hak milik keamanan, bergantung pada
penerapan keadilan dalam transaksi transaksi ekonomi. Tidak boleh ada penyitaan
sewenang-wenang atau kerja paksa. Ibn Khaldun mengembangkan kebijakan ini ke arah teori
pasar modern perlakuan adil terhadap orang yang mempunyai kekayaan akan memberi
mereka dorongan untuk mengembangkan modal mereka yang pada gilirannya akan
menghasilkan peningkatan pendapatan pajak negara pada pendapatan negara akan
dimaksimalkan dengan pajak yang serendah mungkin karena kepercayaan masyarakat bahwa
mereka bisa mendapatkan keuntungan merupakan modal utama aktivitas ekonomi akhirnya
keuntungan adalah nilai yang direalisasikan dari kerja.

Konsep Negara Ibn Khaldun

Ibn Khaldun cenderung melepaskan konsep tentang negara dari individu pemegang
kekuasaan, kadang-kadang ia menyatakan bahwa kerajaan adalah kategori umum yang dapat
diaplikasikan pada bermacam-macam pemerintahan misalnya otoritas pengendalian
dibutuhkan oleh masyarakat dapat berupa seseorang atau sebuah kekuatan sosial seperti
agama. Bahkan ia menganggap kepemimpinan sebagai suatu jalinan hubungan ketertarikan
yang dimiliki rakyat pada raja mereka bukanlah ketertarikan pada sosok atau tubuhnya,watak
atau kecerdikan pikirannya mereka tertarik pada bagaimana ia berhubungan dengan mereka
kerajaan adalah sesuatu yang relatif suatu hubungan antara raja dan rakyat.

Dan di antara yang paling menarik dari Mukaddimah itu adalah tentang pembahasan
mengenai siklus atau fase-fase dari sebuah negara. Lalu berdasarkan teori ‘Ashabiyyah , lbn
Khaldun membuat tahapan timbul tenggelamnya suatu negara atau sebuah peradaban menjadi

34


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

beberapa fase, yaitu:
Fase pendirian negara

Ibn Khaldun berpendapat bahwa ‘Ashabiyah itulah yang membuat orang menyatukan
upaya untuk tujuan yang sama, mempertahankan diri dan menolak atau mengalahkan musuh.
Darinya akan berdirilah sebuah kerajaan atau negara yang berdaulat.
Fase kejayaan

Tahap ini adalah menikmati buah kekuasaan seiring watak Manusia, seperti
mengumpulkan kekayaan, mengabdikan peninggalan-peninggalan (mem- buat bangunan
monumental, dll) dan meraih kemegahan. Negara pada tahap ini sedang berada pada puncak
perkembangannya.
Fase kerusakan dan kehancuran

Penguasa dan para pembesarnya pun menjadi perusak warisan pen- dahulunya, pemuas
hawa nafsu dan kesenangan duniawi. Pada tahap ini, negara tinggal menunggu waktu
kehancurannya saja.

Perspektif Ibn Khaldun dan Pemerintahan Islam di Indonesia

Jika dicermati dari perspektif Ibn Khaldun, bahwa kita kembali pada kedaulatan duniawi
yang tergantung pada ashabiyyah dan ditujukan demi kepentingan penguasa kecuali
pemimpin-pemimpin  muslim  bertindak sesuai dengan ketentuan-ketentuan Ssyariat
Islam.Tatanan yang berlaku yang menempatkan kaum ulama sebagai penanggung jawab etika
komunitas dan personal yang berada di bawah syariat, seraya menyerahkan kekuasaan politik
kepada para pejabatnya yang didukung oleh pegawai sipil dan militer. Ada beberapa
permasalahan, Ibn Khaldun tidak saja jujur namun juga ironis ketika mengatakan bahwa
ulama dewasa ini adalah kaum Urban yang lemah yang dicirikan oleh kebudayaan menetap,
kebiasaan hidup mewah ketenangan dan tidak mampu menjaga kehormatan diri.20
Pemerintah di Indonesia membolehkan para pemimpin agama untuk berperan sebab
pemerintah mengikuti syariat dan ingin melindungi umat Islam. Dia kelihatannya tidak benar-
benar menyetujui praktek yang berlaku pada masanya, terutama di negara Mamluk, yang
melibatkan para ulama dalam pemerintahan dan bekerjasama dengannya.

Ketika sebagian ulama mengeluh karena tidak diajak bermusyawarah mengenai
persoalan negara, mereka salah menilai bentuk pemerintahan. Karena, pertama kekuasaan
politik “hanya milik orang yang mengendalikan sentimen kelompok”; ulama “tidak
mempunyai sentimen kelompok”, tidak menguasai urusan mereka sendiri, dan tidak dapat
melindungi diri mereka sendiri”’; mereka “tergantung kepada pihak lain”.

Kedua, otoritas pemimpin dan pemerintah harus berjalan sesuai dengan tuntutan
peradaban yang berjalan alami’, dan ini tidak mengharuskan para fukaha dan ulama
mempunyai bagian peran dalam otoritas ini. 21lbn Khaldun mungkin saja tidak religius
namun,ia memiliki tujuan sosiologi adalah menetapkan syarat-syarat yang memungkinkan
munculnya kembali kesalehan primordial dan semangat keagamaan apa yang dikesampingkan
dalam teori sosialnya adalah kemungkinan kekhalifahan tradisional tetap ada sebagai sebuah
instrumen permanen kecuali kalau ada intervensi Tuhan.

Berdasarkan konsep khaldunian, keadaan seperti hal tersebut adalah gejala akan
“kehancuran” sebuah generasi. Dan akan menghasilkan generasi baru yang lahir dari
kegelisahan banyak orang sehingga memunculkan gerakan yang diawali dengan tingkat
keashabiayahan yang tinggi untuk membentuk generasi baru yang lebih baik pada awalnya.
Kehancuran sebuah generasi menurut penulis tidak mutlak adalah kehancuran total sebuah

35


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

bangsa atau negara. Akan tetapi bisa saja merupakan kehancuran sebuah rezim yang
berkuasa. Entah hal tersebut terjadi di tingkat pedesaan ataupun pemerintahan yang
sifatnya lebih luas. Selain itu masa yang diungkapkan oleh Ibn Khaldun untuk kehancuran
sebuah bangsa atau rezim menurut penulis, tidak mutlak harus menempuh priode 140
tahun  pada  setiap generasinya. Terlebih  bangsa Indonesia memiliki cara yang
konstitusional untuk menurunkan seorang pemimpin yang menjadi sebuah simbol dari sebuah
rezim.

Perubahan sosial menurut Selo Soemardjan bahwa perubahan sosial adalah perubahan-
perubahan yang terjadi dalam masyarakat, yang dapat mem- pengaruhi sistem sosial, termasuk
di dalamnya nilai-nilai, sikap, dan pola prilaku di antara kelompok- kelompok dalam
masyarakat.

Manusia merupakan masyarakat yang dinamis, selalu akan mengalami perubahan, baik
perubahan itu sifatnya signifikan dilihat dari banyaknya yang dapat melihat ataupun
merasakan, maupun perubahan yang sifatnya lambat yang mungkin hanya akan diketahui jika
dilakukan sebuah penelitan terhadap objek yang dianggap berubah tersebut. Ada pula
perubahan yang sengaja direncanakan, dan adapula yang terjadi begitu saja tanpa
direncanakan terlebih dahulu. Perubahan yang terjadi di masyarakat dapat pula terjadi
terhadap nilai-nilai sosial, norma-norma sosial, pola-pola organisasi, susunan lembaga dalam
masyarakat, lapisan-lapisan dalam masyarakat, kekuasaan, wewenang, hubungan-hubungan
kemasyarakatan lainnya. Sehingga hal tersubut tentu akan mempengaruhi tatanan hidup
masyarakat secara global.

Perubahan sosial pun terjadi dalam Politik partai di Indonesia, sehingga dapat
dikategorikan sebagai berikut: a) Partai berideologi Nasionalis b) Partai berideologi Agamis c)
Partai berideologi Nasionalis Agamis. Jika dikaji, hal ini menjadi menarikkarena banyaknya
partai-partai yang berbasis Islam, misalnya PPP, PKB, PKS dan masih banyak partai-partai
kecil Islam lainnya menunjukkan bahwa solidaritas ummat Islam dalam sebuah partai Islam
yang satu agaknya sulit tercapai dengan terkotak-kotaknya ummat islam dalam dalam banyak
partai berbasis Islam. Jawaban politis yang muncul dari para elit partai Islam adalah dengan
banyaknya partai Islam maka keterwakilan ummat Islam akan lebih banyak. Pertanyaan
sebaliknya adalah, jika seandainya partai Islam bersatu tidakkah konstituen dari umat Islam
yang fanatik tentu tidak akan berfikir lagi partai mana yang harus dipilihnya.

Keberadaan partai-partai berbasis Islam jika dilihat secara mendalam benar atau
tidaknya menunjukan keegoisan dari kalangan elit partai untuk menghimpun orang- orang
yang se ideologi dengan mereka. Hal ini tentu dikalangan umat lain dapat membaca peta
kekuatan partai-partai islam berdasarkan partai-partai yang ada. Konsep khaldunian
memandang keberadaan banyaknya partai-partai menunjukan bahwa tingkat solidaritas
dikalangan masyarakat semakin menipis dengan terpecahnya masyarakat ke dalam partai-
partai yang mereka dukung. Perubahan social yang terjadi, semua organisasi Islam tersebut
berusaha untuk menegakkan norma- norma atau nilai-nilai yang sesuai dengan Agama Islam.
Sehingga tidak jarang memunculkan gerakan- gerakan radikal secara aksi yang melanggar
nilai dan norma hukum yang berlaku. Termasuk munculnya gerakan-gerakan yang diberi label
teroris kepada kelompok yang menggunakan identitas atau simbol-simbol Islam juga banyak
bermunculan. Mengapa perbedaan- perbedaan itu bermunculan, bukankah Islam telah
diturunkan dari satu Tuhan dan diteruskan oleh seorang Rasul. Menilik dari konsep
khaldunian, maka usaha maksimal untuk menciptakan persatuan dalam perbedaan pemahaman
keberagamaan mutlak harus diusahakan dengan tetap mengedepankan konsep rasional.

36


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38

P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
Dol: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Bukankah Al-qur’an sendiri telah banyak menantang umat manusia untuk lebih mengunakan
rasio dalam memahami ajaran-ajaran-Nya.

Ada hal lain yang menarik pada bangsa Indonesia dalam perspektif teori Ibn Khaldun
adalah berkumpulnya tiga generasi dalam kurun waktu hanya setengah abad. Tiga generasi
itu adalah (1) Generasi Pembangun yang dengan kesederhanaan dan solidaritas yang tulus
dan tunduk di bawah otoritas kekuasaan yang didukungnya, (2) Generasi Penikmat, yakni
mereka yang karena diuntungkan secara ekonomi dan politik dalam system kekuasaan,
menjadi peka lagi terhadap kepentingan bangsa dan negara, (3) Genrerasi yang tidak lagi
memiliki hubungan emosional dengan negara.23 Mereka dapat melakukan apa saja yang
mereka sukai tanpa mempedulika nasib negara. Dewasa ini angkatan 45 yang dapat
dikategorikan sebagai generasi pertama masih banyak orang — orangnya, tetapi dalam kurun
waktu yang sama juga sudah muncul generasi kedua dan ketiga. Kasus BLBI, Mega KKN di
Pertamina, kasus Bank Bali dan adanya arsitek kerusuhan sosial di berbagai daerah
merupakan indicator keberadaan generasi kedua dan ketiga. 1bn Khaldun meyakini bahwa
masyarakat yang pada mulanya baik atau sekurang-kurangnya netral itu dirusak oleh
kelompok masyarakat yang tidak berperadaban. Dalam hal ini, pada generasi ketiga di sebuah
negara, dimana generasi ini lembek dan penikmat kekuasaan dan kemakmuran belaka, tanpa
kerja keras dan kreatifitas, maka negara mengalami kehan- curan, sebab generasi ini
tenggelam dalam kemewahan, penakut dan kehilangan makna kehormatan,keperwiraan dan
keberanian.

Penutup

Dari uraian singkat di atas, ada beberapa hal yang bisa disimpulkan: 1bn Khaldun telah
menyusun sebuah teori yang menjelaskan perubahan sosial dan politik dengan menggunakan
sejumlah data historis dan kontemporer dari Dunia Islam. Teori sejarahnya tidak bersifat
siklus, melainkan seperti gelombang: pasang dan surutnya sebuah kepemim- pinan terjadi
dengan sendirinya secara berulag-ulang, didorong oleh kekuatan dasar yang sama.

Dan pandangannya terhadap masyarakat primitive merupakan pemberi kekuatan
pendorong menuju bentuk negara, sementara komunitas menetap (urban) sebagai sebagian
akibat dari kerusakan.

Islam sebagai agama menuntun manusia ke jalan yang benar baikuntuk dirinya sendiri
maupun untuk masyarakat bahkan negara. Islam bukan sekedar ajaran ritualitas melainkan
juga memberi petunjuk yang fundamental tentang bagaimana hubungan manusia dengan
masyarakat bahkan dengan negara.

Negara yang terbentuk didasari pada ashabiyyah, biasanya berumur tiga generasi, yakni
sekitar 120 tahun. Satu generasi dihitung umur yang biasa bagi seseorang yaitu 40 tahun.
Ketiga generasi tersebut ialah:

a. Generasi pertama, hidup dalam keadaan primitif yang keras dan jauh darikemewahan dan
kehidupan kota, masih tinggal di pedesaan.

b. Generasi kedua, berhasil meraih kekuasaan dan mendirikan Negara, sehingga generasi ini
beralih dari kehidupan primitif yang keras ke kehidupan kota yang penuh dengan
kemewahan.

c. Generasi ketiga, negara mengalami kehancuran, sebab generasi ini tenggelam dalam
kemewahan, penakut dan kehilangan makna kehormatan, keperwiraan dan keberanian.

37


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38
P-ISSN: 1410-881X (Print)

Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia
DOI: -

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

Bibliografi:

Antony Black, The History of Islamic Political Thought; From the Prophet to the Present, terj.
Abdullah Ali & Mariana Ariestyawati, Pemikiran Politik Islam dari Masa Nabi
Hingga Masa Kini (Jakarta: Serambi llmu Semesta, 2006).

Dr. Ahmad Syafi’i Ma’arif, Ibn Khaldun dalam Pandangan Penulis Barat dan Timur (Jakarta:
Gema Insani Press, 1996)

Harun Nasution, Hubungan Islam dan Negara (Jakarta: Badan Penelitian dan Pengembangan
Agama Depag RI, 1992)

Ibn Khaldun, Mugaddimah, terj. Ahmadie Thoha, Mugadimmah Ibn Khaldun (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 1986)

Jamil Ahmad, Seratus Muslim Terkemuka (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996)

M. Amin Rais, Cakrawala Islam: antara Cita dan Fakta (Bandung: Mizan, 1989) Prof. Dr.
Achmad Mubarok, MA, Meraih Kebahagiaan Dengan Bertasawuf (Jakarta:Khazanah
Baru, 2002)

Rahman Zainudin, Kekuasaan dan Negara Pemikiran Politik, Ibn Khaldun (Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1992)

Toto Suharto, Epistemologi Sejarah Kritis Ibnu Khadun (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru,
2006)

Zainab al-Khudairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun (Bandung: Pustaka, 1987)

38


http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

