
 

30 

Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas 

Pemerintahan di Indonesia 
 

Regina Citra Arini 
Mahasiswa Sekolah Pasca Sarjana Program Studi Islam Universitas Paramadina dan alumnus Universitas 

Nasional Jakarta. 

reginacitra@gmail.com 
 

Abstract: Today the 45th generation which can be categorized as the first generation that 

gave birth to the Republic of Indonesia, there are still many people, but in the same period the 

second and third generations have also emerged. In this case, in the third generation in a 

country, where this generation is soft and connoisseurs of power and prosperity, without hard 

work and creativity, the country experiences destruction, because this generation is immersed 

in luxury, timid and loses the meaning of honor, courage and courage. The BLBI case, Mega 

KKN at Pertamina, the case of Bank Bali and the architect of social unrest in various regions 

are indicators of the existence of the second and third generations. Ibn Khaldun believed that 

a society which at first was good or at least neutral was damaged by a uncivilized group of 

people. 

Keywords: Indonesia, Ibnu Khaldun, peradaban, agama. 

 

Pendahuluan 

Pemikiran politik Islam menjadi bagian yang terpenting dalam membentuk suatu negara 

terutama dalam sejarah intelektual manusia secara umum. Pemikiran ini terdiri atas sebuah 

tradisi yang koheren dan berkelanjutan, terpisah dari tradisi Barat dan memiliki logikanya 

sendiri.Harun Nasution, berkesimpulan bahwa dalam Al Qur’an tidakditemukan ayat yang 

dengan tegas membicarakan soal pembentukan negaradan sistem pemerintahan yang harus 

berlaku dalam Islam. Yang pentingadalah dilaksanakannya  ajaran  Islam  dalam  

masyarakat.2M. Amin Rais, lebih tegas lagi mengatakan bahwa dalam Al Qur’andan Sunnah 

tidak ada perintah yang menyatakan unutk mendirikan negaraIslam. Hal ini menunjukkan 

keabadian wahyu yang di dalamnya memuatetik dasar, serta norma-norma kemudian 

menyerahkan hal detail pada akalmanusia dengan jalan ijtihad.3Keyakinan Nurcholish Madjid 

terhadap prinsip-prinsip universaldalam Al Qur’an adalah puncak spiritual dalam mencari 

solusi atasketimpangan Islam dan keadilan serta krisis kemanusiaan (human crisis). 

Iamenggunakan istilah tauhid terhadap tema-tema yang dirujuk dari Al Qur’anseperti ibadah, 

zakat, dzikir atau Islam, iman dan ihsan sebagai metode. 

Jika melihat sejarah kembali, bahwa abad pertengahan dalam sejarah Islam, merupakan 

abad penuh pemikir dan pemikiran dalam  berbagai  bidang. Salah  satu  pemikir (ahli) pada 

waktu  itu adalah Ib Khaldun, seorang ahli pikir Islam yang jenius dan termasyhur di kalangan 

intelektual modern. Abdurrahman ibn Khaldun (Tunisia 1332 - Kairo (1406)4 menjalani 

kehidupan yang penuh gejolak, bahkan untuk  ukuran  para  intelektual muslim.  Ia  

mendapatkan  pendidikan  agama  konvensional   dan   bisa mempelajari  filsafat  secara 

ekstensif dengan membaca karya-karya Plato, Ibn Sina dan Ibn Rusyd yang melaluinya ia 

mengenal Aristoteles. Bagi pemuda yang antusias ini metafisika adalah  ilmu  yang  paling 

mulia, orang yang memahaminya akan sangat bahagia  karena  ilmu-ilmu  lain  

membutuhkannya sementara ia tidak membutuhkan ilmu yang lain. 

Pengalaman politik Ibn Khaldun menjadi latar yang baik bagi pemahamannya mengenai 

mailto:reginacitra@gmail.com


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

31 

masyarakat politik dan bagi pemanfaatan sumber-sumber historis. Muqaddimah-nya secara 

unik mengombinasikan genre fikih, Nasehat kepada Raja dan filsafat. Namun, pada satu 

kesempatan ia menyatakan bahwa ia lebih merasa asyik dalam analisis empiris data-data 

historis bukan dalam bidang fikih atau teologi. 

Dalam karya-karya IbnKhaldun dapat dilihat penguasaannya terhadap berbagai disiplin 

Ilmu Pengetahuan, seperti sejarah, sosiologi, dan politik sehingga tidak mengherankan apabila 

Ibn Khaldun dikategorikan menjadi ahli sejarah, sosiologi, dan politik. Bahkan banyak orang 

yang mengatakan bahwa Ibn Khaldun adalah makhluk yang paling penting dan paling 

terhormat dalam alam semesta.6 Dalam mengemukakan konsep politiknya Ibn Khaldun tidak 

dapat lepas dari kenyataan yang dihadapi dan dialami. 

Disatu pihak ia melihat ikatan-ikatan bermasyarakat, bernegara dan berperadaban pada 

umumnya sebagai sesuatu yang berkembang terlepas dari agama, tetapi dipihak lain Ibn 

Khaldun adalah seorangmuslim dan tentu saja sangat mempengaruhi sikapnya dalam 

memandang masalah Tuhan, manusia dan masyarakat. Makalah ini akan mencoba 

menggambarkan mengenai konsep yang ditawarkan oleh Ibn Khaldun mengenai negara dan 

pemerintah, dengan penjelasan utamanya mengenai Ashabiyyah dan perannya dalam 

pembentukan negara, kejayaan dan keruntuhannya. 

 

Teori Perubahan Sosial Ibn Khaldun 

Teori perubahan sosial Ibn Khaldun merupakan pengembangan teori Aristoteles tentang 

asal-usul masyarakat politik yang telah diislamkan. Dia kemudian membahas bagian-bagian 

dunia yang dapat ditempati serta pengaruh iklim dan lingkungan termasuk makanan atas 

manusia dengan cara seperti yang telah ditempuh oleh Fernand Barudel.Lalu ia memusatkan 

perhatiannya pada masalah alat produksi.”Perbedaan kondisi diantara manusia merupakan 

hasil dari perbedaan cara-cara mereka dalam mencari nafkah.Sebagian orang hidup dengan 

bertani yang lain dengan beternak.7 Seraya mengakui pentingnya aspek yang disebut oleh 

Marx“landasan ekonomi”, Ibn Khaldun memunculkan dua kategori sosial fundamental 

(komunitas pedalaman, masyarakat primitive, daerah gurun) dan kehidupan kota, masyarakat 

beradab.Keduanya, merupakan fenomena yang “alami” dan “niscaya”.Untuk bertahan 

komunitas pedalaman atau masyarakat kesukuan harus memiliki sentimen kelompok 

(ashabiyyah).Sentimen yang sangat penting ini didefinisikan sebagai “cinta dan kasih sayang 

seorang manusia kepada saudara atau tetangganya ketika salah satu darinya diperlakukan 

secara tidak adil atau disakiti”. Perasaan itu muncul dari hubungan kekeluargaan atau yang 

sejajar dengannya (seperti hubungan kebangsaan). Menurutnya,‘tidak ada seorangpun yang 

dapat mengenyahkan sentimen tersebut. 

Ibn Khaldun secara khusus mendefinisikan “ashabiyyah sebagai kekuatan pendorong 

dalam perjalanan sejarah manusia; kekuatan militer suatu kelompok dan potensinya sebagai 

pemain politik ditentukan oleh apakah ia mempunyai ashabiyyah atau tidak.“ Sentimen 

kelompok menghasilkan kemampuan untuk bertahan dan menentang klaim-klaim seseorang. 

Siapapun yang tidak memilikinya, maka ia terlalu lemah untuk melakukan sebagian dari 

semua hal itu”.  Dari semua elemen ini muncul teori Ibn Khaldun tentang perkembangan 

perubahan dan kemerosotan.Tujuan (takdir, tujuan akhir) ashabiyyah adalah pembentukan 

kerajaan(mulk)9 Sesungguhnya dalam kelompok apa pun memiliki sentimen kelompok,satu 

orang di antara mereka pasti akan muncul sebagai kekuatan Pengendali; ia dapat memaksa 

orang lain untuk menerima keputusannya dan karenanya kedudukan sebagai kepala suku 

hingga tahta raja (mulk:kedaulatan) senantiasa menjadi idaman manusia.Dengan kata lain 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

32 

manusia cenderung menciptakan atau mengambil alih kepemimpinan (negara). 

Salah satu ciri kedaulatan adalah pembangunan kota-kota dan pada aspek inilah Ibn 

Khaldun mempertimbangkan secara detail eksistensi kota-kota dan kehidupan kota, peradaban 

yang menetap, kategori kedua eksistensi sosial yang ia kontraskan dengan komunitas 

pedalaman.10Sementara kota kecil dan kota besar adalah produk sekunder dari 

kedaulatan.Dinasti  dan kerajaan  (mulk)  adalah  bentuk  perkembangan  final  dalam  

peradaban manusia dan kota-kota adalah bahan dasar material mereka. 

 

Karya Ibn Khaldun 

Ibn Khaldun mendapat gelar Waliyyuddin, ia  lahir  di  Tunisia  pada  awal bulan  

Ramadhan 732 H. (1332 M) dan meninggal di Kairo Mesir pada tanggal 25 Ramadhan 808 H.  

Ibn  Khaldun merupakan tokoh muslim terkemuka, bahkan  di  zamannya  ia  dikenal  sebagai  

ilmuan pioner yang memperlakukan sejarah sebagai ilmu serta memberikan alasan-alasan 

untuk mendukung fakta-fakta yang terjadi.11 Ibn Khaldun juga terkenal sebagai ilmuan 

sosiologi, ekonomi, politik, serta pernah juga terjundalam kancah politik praktis. Itu semua 

tidak terlepas dari latar belakangnya yang pernah menjadi politisi, intelektual, sekaligus 

aristokrat. Bahkan sebelum pindah ke Afrika, keluarganya pernah menjadi pemimpin politik 

di Moor Spanyol. Pendidikan  Ibn  Khaldun  dimulai  dari  ayahnya  sendiri  yang  bertindak 

sebagai  guru pertama. Selain itu, Ibn Khaldun juga belajar ilmu logika, teologi, matematika, 

dan juga astronomi kepada Abu Abdillah Muhammad Ibn Ibrahim al-Arabi. 

Secara garis besar kehidupan IbnKhaldun keterlibatan dalam dunia politik pada masa itu 

ditandai oleh kemajemukan kerajaan-kerajaan Islam yang menyebabkan dunia politik penuh 

dengan intrik. Ibn Khaldun tidak mengelak dalam berbagai intrik politik tersebut. Latar 

belakang pendidikan- nya telah membedakan ia dengan tokoh politik kala itu. Disamping 

terlibat penuh dengan dalam dinamika intrik, ia juga menyempatkan diri sebagai pengamat 

perilaku- perilaku politik kaum elit.12 Karir politiknya dimulai sebagai tukang stempel surat 

dalam pemerintahan Ibn Tafrakin. Ketika Ibn Tafrakin   ditaklukan   Abu   Zaid,    dalam    

sebuah intrik dan perebutan kekuasaan, Khaldun  melarikan  diri  dan  bekerjasama  dengan  

Sultan  Abu Inan di Tlemeen sebagai sekretaris Sultan Abu Inan dari Fress Maroko. 

Selanjutnya Khaldun melibatkan diri ke dalam sebuah intrik politik dimana ia bekerjasama 

dengan rival Sultan Abu Inan, Amir Abu Abdullah Muhammad, untuk merebut kekuasaan 

sang  sultan.  Intrik ini melahirkan malapetaka bagi Khaldun. Ia dipenjara Sultan Abu  Inan  

selama  dua  tahun begitu persengkokolan politik dan kekuasaan tersebut ditumpas. 

Selanjutnya Khaldun mengabdi pada Abu Salim penguasaMaroko. Khaldun diangkat sebagai 

sekretaris dan penasehatnya. Pada tahun 1361 karena terjadi intrik politik yang menyebabkan  

terbunuhnya Abu Salim, lagi-lagi Ibn Khaldun dicurigai, dan memaksanya untuk pindah ke 

Granada.13 Setelah Abu Salim wafat pada tahun 1362, Khaldun bergabung dengan 

pemerintahan Muhammad V dari Granada. Sang raja menjadikannya duta besar. Tugas yang 

pernah diembannya adalah sebagai utusan Sultan Muhammad V untuk memenuhi Pedro dari 

Castilla, Spanyol. Khaldun bahkan dipercaya sebagai wakil penuh sang raja karena ia 

bertindak sebagai penandatangan perjanjian perdamaian antara kedua Negara. Karena situasi  

tidak  bersahabat  dan kebetulan mendapat undangan dai Abu Abdullah (Penguasa Bouqie) 

untuk diangkat menjadi Perdana Menteri, maka pada tahun 1365 ia memenuhi undangan 

tersebut. Namun pada tahun berikutnya ia pindah ke Konstantin menjadi pembantu Raja 

Abdul Abbas. Kemudian setelah merasa tidak dipercaya lagi menduduki jabatan penting, Ibn 

Khaldun memilih menetap di Biskra. Akhirnya, disanalah ia memutuskan untuk meninggalkan 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

33 

panggung politik praktis yang dulu pernah melambungkan dan membesarkan namanya, lalu 

lebih memilih menekuni bidang kesarjanaannya. Nampaknya Ibn Khaldun merasa lelah dalam 

petualangan politiknya dan memutuskan untuk hidup menyendiri guna menyusun karya-

karyanya di benteng  Banu Salamah. Dalam masa kontemplasi yang relatif  singkat  inilah  

Khladun berhasil  menyelesaikan salah satu karya monumentalnya, Al-Ibar beserta 

Muqaddimahnya. 

Meskipun Ibn Khaldun hidup pada masa di mana peradaban Islam mulai mengalami 

kehancuran atau menurut Nurcholis Madjid, pada saat umat Islam telah mengalami anti 

klimaks perkembangan peradabannya, namun ia mampu tampil sebagai pemikir muslim yang 

kreatif, yang melahirkan pemikiran-pemikiran besar yang dituangkan dalam beberapa 

karyanya, hampir seluruhnya bersifat orisinil dan kepeloporan. 

Berikut ini beberapa karya Ibn Khaldun yang cukup terkenal, antara lain: Kitab al-I’bar 

wa Dhuan al-Mubtada’ wa al-Khabar fi Ayyam al A’rab wa al-‘Ajam wa al- Barbar wa man 

‘Asharahiim min Dzawi alSuthan al-Akbar. 

Karya yang dilihat dari judulnya mempunyai gaya sajak yang tinggi ini dapat 

diterjemahkan menjadi; oleh karena judulnya terlalu panjang, orang sering menyebutnya 

dengan kitab al-‘Ibar saja, atau kadangcukup dengan sebutan Tarikh Ibn Khaldun. 

Kitab Muqaddimah Ibn Khaldun 

Kajian yang menyangkut masalah-masalah sosial, para Khaldunian cenderung 

menganggapnya sebagai ensiklopedia. 

Kitab al-Ta’rif Ibn Khaldun wa Rihlatuhu Garban wa Syarqan 

Ini adalah kitab otobiografi Ibn Khaldun secara lengkap di mana ia dipandang sebagai 

orang besar abad pertengahan yang paling sempurna meninggalkan riwayat hidupnya. 

 

Pengalaman Politik Ibn Khaldun 

Ibn Khaldun bekerja pada pemerintahan di bawah beberapa pemimpin kecil di Maroko 

dan Granada; ia bertugas dalam sebuah misi perdamaian kepada Pedro si Bengis dari Kastil 

(1364) dan karenanya ia mengenal politik dunia Kristen.Dia menjalin hubungan yang akrab  

dengan  Ibn al-Khatib,wazir Granada. Ibn Khaldun sangat cerdik, tahu kapan mengubah 

aliansi;ia mempunyai bakat khusus untuk memahami dan bernegosiasi dengan suku- suku 

nomad negeri itu.Pada titik inilah menurut  Muhsin  Mahdi  ia  mulai merasa  terpanggil  

untuk  melibatkan diri dalam upaya mereformasi masyarakat melalui  kekuatan  sendiri  atau  

mendorong  raja  agar menjadi pemimpin yang bijak.17Akan tetapi pada  usia  36  ia  

menyatakan  dirinya terbebas dari jabatan.Ia menyatakan,disamping itu aku sudah terlampau 

lama mengabaikan soal-soal  pengetahuan  karena  itu   aku   memutuskan berhenti  dia  dari  

urusan  pemerintah dan mengabdikan seluruh hidupku untuk belajar dan mengajar. Itu terjadi 

7 tahun sebelum ia menetap bersama keluarga di dekat Oran dan akhirnya dapat menikmati 4 

tahun masa pembelajaran tanpa henti (13 75-1379)  sebuah  pengalaman  luar  biasa  bagi 

seorang pakar  para periode ini. 

 

Nilai – Nilai Politik Ibn Khaldun 

Masyarakat primitif dan kaum urban masing-masing terkait dengan nilai- nilai moral 

public; nilai- nilai badawah secara keseluruhan dianggap lebih menguntungkan oleh Ibn 

Khaldun ketimbang nilai-nilai hadharah. Nilai- nilai politik dipertimbangkan terutama karena 

dampaknya terhadap keberhasilan politik, naiknya kekuasaan, stabilitas, instabilitas dan 

kebobrokan masyarakat.Syariat sebaliknya dilaksanakan demi kepentingan syariat sendiri 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

34 

norma-normanya harus dijunjung tinggi dalam semua keadaan.Tidak ada yang berpendapat 

bahwa pengalaman syariat akan menghalangi dawlah.18Dalam hal ini pandangan Ibn Khaldun 

tentang proses historis bersifat Allah-sentris dan tidak dapat disejajarkan.Kemurahan hati dan 

perlakuan yang baik memenuhi kehidupan rakyat dan bersifat ramah kepada mereka akan 

memperpanjang kekuasaan dinasti itu.Ibn Khaldun mengatakan bahwa seorang raja tidak 

dapat memerintah dengan baik sendirian ia harus memanfaatkan hukum yang berlaku yang 

diterima dan dipatuhi oleh rakyat yang pada dasarnya adalah syariat. 

 

Ekonomi Politik dan Tugas Pemerintah 

Pada saat yang sama tugas jabatan publik di jelaskan secara terperinci. Kajiannya 

meliputi kepedulian terhadap kaum miskin, orang-orang yang mengalami kecelakaan para 

janda dan anak yatim serta kaum muslim yang tengah menderita. Secara umum setiap 

pemimpin muslim harus menjalankan fungsi standar penguasa publik dengan penuh 

kebajikan, dia harus melindungi umat dari musuh-musuhnya, menjalankan hokum, mencegah 

kekerasan terhadap manusia dan harta benda serta memberikan rasa aman. Salah satu fungsi 

pemerintahan adalah mengatur dan mengembangkan ekonomi dalam membahas ekonomi 

politik perkotaan, Ibn Khaldun memulai dengan bahasan umum ilmu ekonomi yang 

menyangkut makna dan penjelasan yang sebenarnya tentang penghidupan dan keuntungan 

sumber mata pencaharian ialah pertanian, perdagangan, industri yang terdapat di kota-kota 

maju.Penguasa harus menjamin mata pencaharian rakyatnya, mengawasi proses transaksi di 

antara rakyat, timbangan ukuran dan juga mata uang sehingga mereka senantiasa berlaku 

jujur.  

Pandangan ilmu Khaldun terhadap ekonomi didasarkan atas konsep lingkaran  

kekuasaan dengan versi yang sedikit berbeda karena itu suatu perkembangan ekonomi dan 

peradaban bergantung pada terjaminnya keamanan hak milik keamanan, bergantung pada 

penerapan keadilan dalam transaksi transaksi ekonomi. Tidak boleh  ada  penyitaan  

sewenang-wenang  atau kerja paksa. Ibn Khaldun mengembangkan kebijakan ini ke arah teori 

pasar modern perlakuan adil terhadap orang yang mempunyai kekayaan akan memberi 

mereka  dorongan untuk mengembangkan modal mereka yang pada gilirannya akan 

menghasilkan peningkatan pendapatan pajak negara pada pendapatan negara akan 

dimaksimalkan dengan pajak yang serendah mungkin karena kepercayaan masyarakat bahwa 

mereka bisa mendapatkan  keuntungan merupakan  modal  utama  aktivitas  ekonomi akhirnya 

keuntungan adalah nilai yang direalisasikan dari kerja. 

 

Konsep Negara Ibn Khaldun 

Ibn Khaldun cenderung melepaskan konsep tentang negara dari individu pemegang 

kekuasaan, kadang-kadang ia menyatakan bahwa kerajaan adalah kategori umum yang dapat 

diaplikasikan pada bermacam-macam pemerintahan misalnya otoritas pengendalian 

dibutuhkan oleh masyarakat dapat berupa seseorang atau sebuah kekuatan sosial seperti 

agama. Bahkan ia menganggap kepemimpinan sebagai suatu jalinan hubungan ketertarikan 

yang dimiliki rakyat pada raja mereka bukanlah ketertarikan pada sosok atau tubuhnya,watak 

atau kecerdikan pikirannya mereka tertarik pada bagaimana ia berhubungan dengan mereka 

kerajaan adalah sesuatu yang relatif suatu hubungan antara raja dan rakyat. 

Dan di antara yang paling menarik dari Mukaddimah itu adalah tentang pembahasan 

mengenai siklus atau fase-fase dari sebuah negara. Lalu berdasarkan teori ‘Ashabiyyah , Ibn 

Khaldun membuat tahapan timbul tenggelamnya suatu negara atau sebuah peradaban menjadi 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

35 

beberapa fase, yaitu: 

Fase pendirian negara 

Ibn Khaldun berpendapat bahwa ‘Ashabiyah itulah yang membuat orang menyatukan 

upaya untuk tujuan yang sama, mempertahankan diri dan menolak atau mengalahkan musuh. 

Darinya akan berdirilah sebuah kerajaan atau negara yang berdaulat. 

Fase kejayaan 

Tahap ini adalah menikmati buah kekuasaan seiring watak Manusia, seperti  

mengumpulkan kekayaan, mengabdikan peninggalan-peninggalan (mem- buat bangunan 

monumental, dll) dan meraih kemegahan. Negara pada tahap ini sedang berada pada puncak 

perkembangannya. 

Fase kerusakan dan kehancuran 

Penguasa dan para pembesarnya pun menjadi perusak warisan pen- dahulunya, pemuas 

hawa nafsu dan kesenangan duniawi. Pada tahap ini, negara tinggal menunggu waktu 

kehancurannya saja. 

 

Perspektif Ibn Khaldun dan Pemerintahan Islam di Indonesia 

Jika dicermati dari perspektif Ibn Khaldun, bahwa kita kembali pada kedaulatan duniawi 

yang tergantung pada ashabiyyah dan ditujukan demi kepentingan penguasa kecuali 

pemimpin-pemimpin muslim bertindak sesuai dengan ketentuan-ketentuan syariat 

Islam.Tatanan yang berlaku yang menempatkan kaum ulama sebagai penanggung jawab etika 

komunitas dan personal yang berada di bawah syariat, seraya menyerahkan kekuasaan politik 

kepada para pejabatnya yang didukung oleh pegawai sipil dan militer. Ada beberapa 

permasalahan, Ibn Khaldun tidak saja jujur namun juga ironis ketika mengatakan bahwa 

ulama dewasa ini adalah kaum Urban yang lemah yang dicirikan oleh  kebudayaan  menetap,  

kebiasaan hidup mewah ketenangan dan tidak  mampu  menjaga  kehormatan  diri.20 

Pemerintah di Indonesia membolehkan para pemimpin agama untuk  berperan  sebab  

pemerintah mengikuti syariat dan ingin melindungi umat Islam. Dia kelihatannya tidak benar-

benar menyetujui praktek yang berlaku pada masanya, terutama  di  negara  Mamluk, yang 

melibatkan para ulama dalam pemerintahan dan bekerjasama dengannya. 

Ketika sebagian ulama mengeluh karena tidak diajak bermusyawarah mengenai 

persoalan negara, mereka salah menilai bentuk pemerintahan. Karena, pertama kekuasaan 

politik “hanya milik orang yang mengendalikan sentimen kelompok”; ulama “tidak 

mempunyai sentimen kelompok”, tidak menguasai urusan mereka sendiri, dan tidak dapat 

melindungi diri mereka sendiri”; mereka “tergantung kepada pihak lain”. 

Kedua, otoritas pemimpin dan pemerintah harus berjalan sesuai dengan tuntutan 

peradaban  yang berjalan alami’, dan ini tidak mengharuskan para fukaha dan ulama 

mempunyai bagian peran dalam otoritas ini. 21Ibn Khaldun mungkin saja  tidak  religius  

namun,ia  memiliki  tujuan sosiologi adalah menetapkan syarat-syarat yang memungkinkan 

munculnya kembali kesalehan primordial dan semangat keagamaan apa yang dikesampingkan 

dalam teori sosialnya adalah kemungkinan kekhalifahan tradisional tetap ada sebagai sebuah 

instrumen permanen kecuali kalau ada intervensi Tuhan. 

Berdasarkan konsep khaldunian, keadaan seperti hal tersebut adalah gejala akan 

“kehancuran” sebuah generasi. Dan akan menghasilkan generasi baru yang lahir dari 

kegelisahan banyak  orang sehingga memunculkan gerakan yang diawali dengan tingkat 

keashabiayahan yang tinggi untuk membentuk generasi baru yang lebih baik pada awalnya. 

Kehancuran sebuah generasi menurut penulis tidak mutlak adalah kehancuran total sebuah 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

36 

bangsa atau negara. Akan tetapi bisa  saja  merupakan  kehancuran  sebuah  rezim  yang 

berkuasa.  Entah  hal   tersebut   terjadi di tingkat pedesaan ataupun pemerintahan yang 

sifatnya lebih luas. Selain itu masa yang diungkapkan oleh Ibn Khaldun untuk kehancuran 

sebuah bangsa atau rezim menurut penulis, tidak  mutlak  harus  menempuh  priode  140  

tahun   pada   setiap generasinya.  Terlebih   bangsa Indonesia memiliki cara yang 

konstitusional untuk menurunkan seorang pemimpin yang menjadi sebuah simbol dari sebuah 

rezim. 

Perubahan sosial menurut Selo Soemardjan bahwa perubahan sosial adalah perubahan- 

perubahan yang terjadi dalam masyarakat, yang dapat mem- pengaruhi sistem sosial, termasuk 

di dalamnya nilai-nilai, sikap, dan pola prilaku di antara kelompok- kelompok dalam 

masyarakat. 

Manusia merupakan masyarakat yang dinamis, selalu akan mengalami perubahan, baik 

perubahan itu sifatnya signifikan dilihat dari banyaknya yang dapat melihat  ataupun  

merasakan, maupun perubahan yang sifatnya lambat yang mungkin hanya akan diketahui jika 

dilakukan sebuah penelitan terhadap objek yang dianggap berubah tersebut. Ada pula  

perubahan yang sengaja direncanakan, dan adapula yang  terjadi  begitu  saja  tanpa 

direncanakan terlebih dahulu. Perubahan yang terjadi di masyarakat dapat pula terjadi 

terhadap nilai-nilai sosial, norma-norma sosial, pola-pola organisasi, susunan  lembaga  dalam 

masyarakat, lapisan-lapisan dalam masyarakat, kekuasaan, wewenang, hubungan-hubungan 

kemasyarakatan lainnya. Sehingga hal tersubut tentu akan mempengaruhi tatanan hidup 

masyarakat secara global. 

Perubahan sosial pun terjadi dalam Politik partai di Indonesia, sehingga dapat 

dikategorikan sebagai berikut: a) Partai berideologi Nasionalis b) Partai berideologi Agamis c) 

Partai berideologi Nasionalis Agamis. Jika dikaji, hal ini menjadi menarikkarena banyaknya 

partai-partai yang berbasis Islam, misalnya PPP, PKB, PKS dan masih banyak partai-partai 

kecil Islam lainnya menunjukkan bahwa solidaritas ummat Islam dalam sebuah partai Islam 

yang satu agaknya sulit tercapai dengan terkotak-kotaknya ummat islam dalam dalam banyak 

partai berbasis Islam. Jawaban politis yang muncul dari para elit partai Islam adalah dengan 

banyaknya partai Islam maka keterwakilan ummat Islam akan lebih banyak. Pertanyaan 

sebaliknya adalah, jika seandainya partai Islam bersatu tidakkah konstituen dari umat Islam 

yang fanatik tentu tidak akan berfikir lagi partai mana yang harus dipilihnya. 

Keberadaan partai-partai berbasis Islam jika dilihat secara mendalam benar atau 

tidaknya menunjukan keegoisan dari kalangan elit partai untuk menghimpun orang- orang 

yang se ideologi dengan mereka. Hal ini tentu dikalangan umat lain dapat membaca peta 

kekuatan partai-partai islam berdasarkan partai-partai yang ada. Konsep khaldunian 

memandang keberadaan banyaknya partai-partai menunjukan bahwa tingkat solidaritas 

dikalangan masyarakat semakin menipis dengan terpecahnya masyarakat ke dalam partai-

partai yang mereka dukung. Perubahan social yang terjadi, semua organisasi Islam tersebut 

berusaha untuk menegakkan norma- norma atau nilai-nilai yang sesuai dengan Agama Islam. 

Sehingga tidak jarang memunculkan gerakan- gerakan radikal secara aksi yang melanggar 

nilai dan norma hukum yang berlaku. Termasuk munculnya gerakan-gerakan yang diberi label 

teroris kepada kelompok yang menggunakan identitas atau simbol-simbol Islam juga banyak 

bermunculan. Mengapa perbedaan- perbedaan itu bermunculan, bukankah Islam telah 

diturunkan dari satu Tuhan dan diteruskan oleh seorang Rasul. Menilik dari konsep 

khaldunian, maka usaha maksimal untuk menciptakan persatuan dalam perbedaan pemahaman 

keberagamaan mutlak harus diusahakan dengan tetap mengedepankan konsep rasional. 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

37 

Bukankah Al-qur’an sendiri telah banyak menantang umat manusia untuk lebih mengunakan 

rasio dalam memahami ajaran-ajaran-Nya. 

Ada hal lain yang menarik pada bangsa Indonesia dalam perspektif teori Ibn Khaldun 

adalah berkumpulnya tiga generasi dalam kurun waktu hanya setengah  abad.  Tiga  generasi  

itu  adalah (1) Generasi Pembangun yang dengan kesederhanaan dan solidaritas yang tulus 

dan tunduk di bawah otoritas kekuasaan yang didukungnya, (2) Generasi Penikmat, yakni 

mereka yang karena diuntungkan  secara  ekonomi  dan  politik  dalam  system kekuasaan, 

menjadi  peka lagi terhadap kepentingan bangsa dan negara, (3) Genrerasi yang tidak lagi 

memiliki hubungan emosional dengan negara.23 Mereka dapat melakukan apa saja yang 

mereka sukai tanpa mempedulika nasib negara. Dewasa ini angkatan 45 yang dapat 

dikategorikan sebagai generasi pertama masih banyak orang – orangnya, tetapi dalam kurun 

waktu yang sama juga sudah muncul generasi kedua dan ketiga. Kasus BLBI, Mega KKN di 

Pertamina, kasus Bank Bali dan adanya arsitek kerusuhan sosial di berbagai daerah 

merupakan indicator keberadaan generasi kedua dan ketiga. Ibn Khaldun meyakini bahwa 

masyarakat yang pada mulanya baik atau sekurang-kurangnya netral itu dirusak oleh 

kelompok masyarakat yang tidak berperadaban. Dalam hal ini, pada generasi ketiga di sebuah 

negara, dimana generasi ini lembek dan penikmat kekuasaan dan kemakmuran belaka, tanpa 

kerja keras dan kreatifitas, maka negara mengalami kehan- curan, sebab generasi ini 

tenggelam dalam kemewahan, penakut dan kehilangan makna kehormatan,keperwiraan dan 

keberanian. 

 

Penutup 

Dari uraian singkat di atas, ada beberapa hal yang bisa disimpulkan: Ibn Khaldun telah 

menyusun sebuah teori yang menjelaskan perubahan sosial dan politik dengan menggunakan 

sejumlah data historis dan kontemporer dari Dunia Islam. Teori sejarahnya tidak bersifat 

siklus, melainkan seperti gelombang: pasang dan surutnya sebuah kepemim- pinan terjadi 

dengan sendirinya secara berulag-ulang, didorong oleh kekuatan dasar yang sama. 

Dan pandangannya terhadap masyarakat primitive merupakan pemberi kekuatan 

pendorong menuju bentuk negara, sementara komunitas menetap (urban) sebagai sebagian 

akibat dari kerusakan. 

Islam sebagai agama menuntun manusia ke jalan yang benar baikuntuk dirinya sendiri 

maupun untuk masyarakat bahkan negara. Islam bukan sekedar ajaran ritualitas melainkan 

juga memberi petunjuk yang fundamental tentang bagaimana hubungan manusia dengan 

masyarakat bahkan dengan negara. 

Negara yang terbentuk didasari pada ashabiyyah, biasanya berumur tiga generasi, yakni 

sekitar 120 tahun. Satu generasi dihitung umur yang biasa bagi seseorang yaitu 40 tahun. 

Ketiga generasi tersebut ialah: 

a. Generasi pertama, hidup dalam keadaan primitif yang keras dan jauh darikemewahan dan 

kehidupan kota, masih tinggal di pedesaan. 

b. Generasi kedua, berhasil meraih kekuasaan dan mendirikan Negara, sehingga generasi ini 

beralih dari kehidupan primitif yang keras ke kehidupan kota yang penuh dengan 

kemewahan. 

c. Generasi ketiga, negara mengalami kehancuran, sebab generasi ini tenggelam dalam 

kemewahan, penakut dan kehilangan makna kehormatan, keperwiraan dan keberanian. 

 

 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2


Konfrontasi: Jurnal Kultur, Ekonomi dan Perubahan Sosial, 5(2) July 2018, 30-38 
P-ISSN: 1410-881X (Print) 
Regina Citra Arini, Refleksi Pemikiran Politik dan Ekonomi Islam Ibn Khaldun atas Pemerintahan di Indonesia 

DOI: - 
http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2 

  

  

 

38 

Bibliografi: 

 

Antony Black, The History of Islamic Political Thought; From the Prophet to the Present, terj. 

Abdullah Ali & Mariana Ariestyawati, Pemikiran Politik Islam dari Masa Nabi 

Hingga Masa Kini (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2006). 

Dr. Ahmad Syafi’i Ma’arif, Ibn Khaldun dalam Pandangan Penulis Barat dan Timur (Jakarta: 

Gema Insani Press, 1996) 

Harun Nasution, Hubungan Islam dan Negara (Jakarta: Badan Penelitian dan Pengembangan 

Agama Depag RI, 1992) 

Ibn Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahmadie Thoha,  Muqadimmah  Ibn Khaldun (Jakarta:  

Pustaka Firdaus, 1986) 

Jamil Ahmad, Seratus Muslim Terkemuka (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996) 

M. Amin Rais, Cakrawala Islam: antara Cita dan Fakta (Bandung: Mizan, 1989) Prof. Dr. 

Achmad Mubarok, MA, Meraih Kebahagiaan Dengan Bertasawuf (Jakarta:Khazanah 

Baru, 2002) 

Rahman Zainudin, Kekuasaan dan Negara Pemikiran Politik, Ibn Khaldun (Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 1992) 

Toto Suharto, Epistemologi Sejarah Kritis Ibnu Khadun (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 

2006) 

Zainab al-Khudairi, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun (Bandung: Pustaka, 1987) 

http://www.konfrontasi.net/index.php/konfrontasi2

